
BOLETÍN INFORMATIVO
PROVINCIA DE CRISTO REY

Número 54

Marzo - Junio 2025



Jornada Vocacional en México

Jornada Vocacional en la República Dominicana

Kermesse en la Puerta de San Rafael

Celebración del Jubileo

XXXV Noche Colonial en el Instituto Francisco Possenti

Misión de los Postulantes durante la Semana Santa en Filo de Caballos

Francisco: el Papa del fin del mundo

Francisco: Mensajero de misericordia

El fenómeno de la migración en el Magisterio del Papa Francisco

El acercamiento y la renovación que Francisco dio a la vida religiosa

La Ecología integral: una herencia del Magisterio del Papa Francisco

¡Jóvenes, ustedes son la esperanza!

Reflexiones sobre el Sínodo de la Sinodalidad

Acompañar, comprender y transformar

El Jubileo: tiempo de gracia, liberación y memoria desde la Cruz

El Símbolo de la fe de Nicea

BOLETÍN INFORMATIVO DE LA PROVINCIA DE CRISTO REY. Número 54: (03/06.2025) EDICIÓN:

Secretaría Provincial a cargo del P. Eloy Medina. COLABORADORES EN ESTA EDICIÓN: Daniel Ávila,

Emiliano Beltrán, Alexis Yobani Chávez, Carlos Alberto Lantigua, José Pablo Lara, Carmen Martínez,

Eloy Medina, Ricardo Meraz, Octavio Mondragón, César Antonio Navarrete, Juan Manuel Rodriguez,

Iván Ruiz, Javier Antonio Solís, Francisco Valadez, Miguel Ángel Villanueva. DIRECCIÓN: Curia de la

Provincia de Cristo Rey. Avenida José Martí 233, Escandón, 11800, Miguel Hidalgo, Ciudad de

México, Tel. 55 5271 9863. Sitio web: www.pasionistasreg.com

1

2

3

4

5

6

8

10

12

14

16

19

22

25

28

31

ÍNDICE DE CONTENIDO



Del 28 de febrero al 2 de marzo, realizamos una Jornada
de discernimiento para acompañar a los jóvenes que han
mostrado inquietud por conocer el carisma que Dios reveló
a San Pablo de la Cruz. El encuentro se llevó a cabo en
nuestra Comunidad del Beato Isidoro de Loor, en
Tequisquiapan, Querétaro, y contó con la participación de
seis jóvenes, procedentes de Guanajuato y Querétaro. Y
tuvo una doble finalidad: que los aspirantes pudieran
encontrarse con su historia personal, redescubriendo las
distintas situaciones que la conforman y valorando a las
personas que los han acompañado; y que dieran una
mirada a la realidad, reconociendo los principales
problemas de nuestro país, a donde somos enviados a
anunciar el Evangelio de la Pasión. 

Para comenzar, nos reunimos en la Comunidad del Beato
Domingo Barberi, en El Pueblito, Querétaro, para celebrar
con los novicios y sus formadores la conmemoración
solemne de la Pasión de Jesucristo. Posteriormente, nos
trasladamos a Tequisquiapan para disponer el descanso. 

El sábado iniciamos con la oración de la mañana y,
después del desayuno, iniciamos la temática mirando la
realidad que nos rodea y buscando los caminos de
solución a los problemas de nuestro tiempo. Después de la
comida, tuvimos un momento de recreación y más tarde,
nos dimos a la tarea de revisar y compartir nuestra
historia personal considerando las cualidades que Dios
nos ha dado para dar una respuesta a los desafíos que
encontramos. Para concluir el día, celebramos la
Eucaristía y tuvimos un momento de adoración al
Santísimo Sacramento; una oportunidad para conversar
con el Señor y descubrir las respuestas a nuestras
inquietudes.

Iniciamos el domingo con la oración. Y después de
nutrirnos con los alimentos, nos reunimos en el salón para
conocer la vida y el contexto familiar de San Pablo de la
Cruz. Posteriormente, nos trasladamos a la comunidad de
Lourdes para celebrar la Eucaristía con los fieles. 

Gracias a Dios que nos ha dado la oportunidad de vivir
este encuentro. Que Él acompañe a los aspirantes para
que puedan conocer su voluntad y realizar la misión que
les ha encomendado.

P. Eloy Medina Torres

Boletín Informativo REG

Número 54

JORNADA VOCACIONAL EN MÉXICO

1



Del 4 al 6 de marzo, la comunidad Pasionista de San Pablo
de la Cruz, ubicada en La Peña, San Francisco de Macorís,
vivió con alegría y esperanza una intensa Jornada
Vocacional. Durante tres días, los hermanos Juan Manuel
Rodriguez Mejía, Braulio Manuel Rodríguez González y
Geovani Misael Hernández Hernández, recibimos a varios
jóvenes con el deseo de compartir la vida, la fe y el
carisma pasionista.

La jornada inició el viernes 4 de marzo, en un ambiente de
expectativa y acogida fraterna. Desde las 5.00 pm, los
hermanos esperaron la llegada de los jóvenes, quienes
poco a poco fueron sumándose al encuentro. A las 8.00
pm, se concluyó el día con un momento de oración,
disponiendo el corazón para todo lo que sería vivido en los
días siguientes.

El sábado inició con la celebración eucarística a las 8.00
am, en la que se hizo memoria de San Pablo de la Cruz,
fundador de los Pasionistas. Los jóvenes animaron el coro
y compartieron palabras de reflexión tras el Evangelio.
Varias voces coincidieron en la importancia de aprovechar
los espacios que se ofrecen para crecer en la fe y en la
vida.

Posteriormente, a las 9.30 am, la comunidad se reunió
para ordenar y limpiar los espacios comunes, creando un
ambiente de fraternidad, colaboración y alegría
compartida. Fue un gesto sencillo pero significativo, donde
se sintió el valor de construir juntos un lugar común.

A las 10.30 am, los hermanos Braulio Manuel Rodriguez y
Geovani Misael Hernández guiaron una reflexión titulada:
“El carisma pasionista, camino de autoconocimiento”.
Mediante una dinámica participativa, cada joven eligió al
azar una pregunta escrita en papelitos, lo que permitió
una conversación sobre el conocimiento personal y el valor
de reconocerse desde la mirada de Dios. El clima de
respeto, escucha y fraternidad llenó el espacio, generando
un momento de verdadera introspección comunitaria.

Por la tarde, a las 3.00 pm, el grupo se dirigió a una
cancha cercana para compartir un momento recreativo
con un partido de basketball. La rivalidad sana, la energía
y el entusiasmo marcaron la actividad, fortaleciendo los
lazos entre los participantes. A las 7.00 pm, se realizó la
proyección de una película centrada en la Pasión de
Cristo. Este momento estuvo cargado de silencio, reflexión
y emotividad.

Boletín Informativo REG

Número 54
2

JORNADA VOCACIONAL EN DOMINICANA

El domingo 6 de marzo, la jornada concluyó con la
celebración eucarística en la Parroquia de San Isidro
labrador, a las 8.00 am, como acción de gracias por todo
lo vivido. Antes de cerrar la actividad, se realizó el aseo
final de los espacios.

A las 10.30 am, el hermano Geovani Misael Hernández tuvo
un encuentro con los jóvenes para conocer cómo habían
vivido la experiencia vocacional. Después, a las 11.00 am,
los participantes compartieron un momento más personal
con el P. Juan Manuel Rodriguez, para conversar sobre lo
experimentado y agradecer el acompañamiento recibido.

La Jornada Vocacional fue una experiencia viva de
fraternidad, oración, discernimiento y alegría compartida.
Una semilla más que el Señor siembra en los corazones de
quienes buscan su camino con sinceridad y apertura.

P. Juan Manuel Rodriguez Mejía



El pasado 28 de marzo, se llevó a cabo, con gran éxito, una
kermesse en la comunidad de Puerta de San Rafael, en el  
Estado de Querétaro, organizada por los Pasionistas de la
Provincia de Cristo Rey. El evento tuvo como doble
propósito la recaudación de fondos para los proyectos
provinciales y la difusión del carisma Pasionista, lo cual,
permitió compartir momentos de fe, alegría y fraternidad
con todos los asistentes.

La jornada dio inicio con la celebración de la Eucaristía,
presidida por el P. César Antonio Navarrete Ferrusquia y
concelebrada por el P. Ángel Antonio Pérez Rosa, Superior
Provincial. Este momento marcó el tono del día,
recordando la centralidad de Cristo Crucificado en la
misión Pasionista. También se contó con la valiosa
presencia de los hermanos novicios, los estudiantes de
teología y nuestras hermanas, las Hijas de la Pasión de
Jesucristo, quienes fueron invitadas especialmente para
dar a conocer su misión y espiritualidad compartida.

Posteriormente, se vivió un ambiente festivo durante la
kermesse, en la que se ofrecieron diversos alimentos
preparados con esmero por los habitantes de las
comunidades de Puerta de San Rafael, Apapátaro y Punta
de Obrajuelo, quienes demostraron su generosa
colaboración. Además de la degustación gastronómica, el
evento se enriqueció con presentaciones culturales y
artísticas, como bailes tradicionales a cargo de los niños
de catequesis y un concierto de música católica que
animó a los presentes, ofrecido por varios laicos
procedentes de nuestra comunidad del Perpetuo Socorro,
de Guadalajara, Jalisco.

Al finalizar la jornada, el P. César Antonio Navarrete
agradeció la colaboración de la comunidad y la
disponibilidad del P. Noel Nieto Valdez, Párroco de Nuestra
Señora del Rosario, en Bravo, Querétaro, para la
realización de esta actividad; de igual modo, expresó su
gratitud a todas las comunidades que participaron y
aportaron su entusiasmo. 

Sin duda, esta kermesse fue un testimonio vivo del espíritu
Pasionista, que busca sembrar esperanza y despertar la
solidaridad en todos los asistentes.

P. César Antonio Navarrete Ferrusquia

Boletín Informativo REG

Número 54
3

KERMESSE EN LA PUERTA DE SAN RAFAEL



«La esperanza no defrauda» (Rm 5,5)

El domingo 16 de marzo, nuestra Parroquia de San Luis
Gonzaga en la República Dominicana, se llenó de gran
alegría, por la celebración de la apertura del Año Jubilar
de la Esperanza, convocado por el Papa Francisco.
Nuestro Obispo diocesano, Mons. Ramón Alfredo de la
Cruz Baldera pidió que en todas las Parroquias de la
Iglesia particular de San Francisco de Macorís se hiciera la
apertura solemne del Año Jubilar, explicando el sentido de
este año de gracia concedido para toda la Iglesia. 

De esta manera, se animó a todas las comunidades de la
Parroquia a participar y nos dimos cita para caminar
hacia el templo parroquial, entonando cantos propios del
Jubileo y llevando en procesión la cruz de la esperanza.
Muchos signos nos acompañaron en este momento para
animar a los fieles a mantener firme la esperanza en
Cristo que nunca nos defrauda. 

Cuando llegamos a la Parroquia, el párroco Luis Miguel
Reynoso Batista hizo una oración y recibió con la
aspersión del agua bendita a todos los fieles que habían
participado   en   la   procesión   con   la   cruz   del   Jubileo,

De nuestras Comunidades

Número 54
4

CELEBRACIÓN DEL JUBILEO

invitándolos a disponerse para celebrar en comunidad la
Santa Misa.

En la homilía, se recordó la importancia de la esperanza
en la vida de cada uno de nosotros; se explicó la imagen
del Jubileo que, en cuatro figuras, representa a toda la
humanidad que está llamada a construir la fraternidad.
Nos recordó que cada elemento del logo tiene un
significado profundo que debe orientar la reflexión de este
año: las olas que representan las dificultades que
encontramos en cada momento y que no son un motivo
para desfallecer sino para abrazar la Cruz, señalando que
la esperanza brota de la Cruz de Cristo. 

Al concluir la celebración Eucarística, se entregó a cada
comunidad la Cruz del Jubileo, que deberá ser colocada en
cada capilla para orientar la celebración de este Año de
gracia.

Coh. Alexis Yobani Chávez Isidor



La Noche colonial es un evento del Instituto Francisco
Possenti que lleva XXXV realizaciones. Inicialmente se ha
realizado cerca de la fiesta de San Gabriel de la Dolorosa,
durante el mes de febrero pues, de alguna manera, se
lleva a cabo en honor del Santo, que es el titular del
Instituto y cerrando la «Olimpiada Possenti» que
comienza, cada año, en la fiesta de San Pablo de la Cruz,
fundador de los Pasionistas. Este año retrasamos la Noche
Colonial hasta el 29 de marzo, debido a que las
estudiantinas que se presentan y actúan en el Instituto, ya
tenían compromisos para el mes de febrero.

Por cierto, la «Olimpiada Possenti» es también un evento
del Instituto, en el que los grupos de las tres secciones
(primaria, secundaria y preparatoria) representan a un
país para competir con los demás en varias disciplinas
como basquetbol, futbol, volibol y otros deportes. Al final,
se entregan medallas y premios a los ganadores.

Tradicionalmente, el Instituto ha realizado la Noche
Colonial con la presentación de estudiantinas de varios
colegios; sin embargo, a la fecha se han añadido otras
presentaciones conocidas como «Talentos Possenti» en
donde los alumnos presentan cantos y bailes ensayados
por las (os) profesoras (es) tutores de grupos. También se
ha hecho tradición que, al final de la presentación de
estudiantinas y grupos de alumnos, se sorprenda a los
asistentes con un «Grupo sorpresa» que normalmente es
un grupo musical que se dedica a ambientar en fiestas y
reuniones populares. En esta ocasión se presentó la
«Sonora Dinamita» que puso a bailar a los asistentes.

La Noche Colonial inició las 14:00 horas, extendiéndose
hasta las 23:00 horas Se prepararon de antemano,
equipos  de  trabajo, conformados por docentes, personal
administrativo y padres de familia que dispusieron unos 30
puestos de comida y varios antojitos.  Para la asistencia en

De nuestras Comunidades

Número 54
5

XXXV NOCHE COLONIAL

los diferentes ambientes del Instituto, toda la gente se
distribuyó en turnos establecidos, cumpliendo con los
protocolos de vestimenta y seguridad.

El acceso al Instituto se llevó a cabo bajo estrictas
medidas, requiriendo credencial Possenti obligatoria y
marbete visible para quienes ingresaban en vehículo. La
preventa de boletos permitió una mejor gestión de la
asistencia, con costos diferenciados y cortesías para
ciertos grupos, incluidos los integrantes de las
estudiantinas. Calculamos que tuvimos la asistencia de
unas 4,000 personas durante la celebración del evento

Tuvimos también la participación de los Juegos
Mecánicos, que fue epicentro de la celebración. Unos 15
juegos de varias connotaciones divirtieron a propios y
extraños. El personal de la feria contaba con sus plantas
de luz y su personal bien identificado.

También se organizó la «Protección Civil», con personal
del Instituto y siete miembros de una institución de
seguridad privada; constantemente se difundieron avisos
de seguridad y señalaron rutas de evacuación. Se llevó a
cabo la revisión de bolsos al ingreso del Instituto e, incluso
con el «Garret» para detectar objetos metálicos. Todos los
encargados del área de protección tuvieron equipos de
comunicación para facilitar la actuación a tiempo.

Se abrieron 5 ventanillas que fungieron como «Bancos» ya
que no se maneja dinero en efectivo en la compra de
alimentos o en los juegos mecánicos. La cantidad de
bancos fue adecuada, ya que hemos tenido la experiencia
de que se hacen largas filas para comprar boletos.

Se implementaron medidas estrictas en el control de
acceso y permanencia dentro del recinto, incluyendo
restricciones específicas como la prohibición de ingreso a
personas con aliento alcohólico.

Gracias al esfuerzo coordinado de los responsables en
cada área, la Noche Colonial se desarrolló con éxito,
aunque quedó claro que existen oportunidades de mejora
en la logística y organización. La retroalimentación de los
padres de familia y de los equipos internos será clave para
optimizar futuras ediciones de este evento, con el objetivo
de perfeccionar cada detalle y garantizar una experiencia
aún más satisfactoria para todos los asistentes.

Profa. Carmen Martínez
P. Miguel Ángel Villanueva Pérez



El viernes de Dolores, 11 de abril, del Año Santo Jubilar de la
Esperanza, partimos de la Casa Provincial, rumbo a la
misión de Semana Santa en una de las comunidades de la
Parroquia de la Santa Cruz, en Filo de Caballos, Guerrero.
Participamos los postulantes Abel Jiménez Rodriguez,
Francisco Jesús Padrón Hernández y Emiliano Beltrán
Mendoza, acompañados por el Superior Provincial, el P.
Ángel Antonio Pérez Rosa. 

Después de un largo viaje, llegamos a la Parroquia, donde
los Padres Mario Felipe Quiroga Venegas, Aurelio Alberto
Domínguez Pedral y el Diácono José Pablo Lara Chávez
nos recibieron para compartir los alimentos. Alrededor de
las 5.00 pm, rezamos el Viacrucis en el templo parroquial y
posteriormente celebramos la Eucaristía.

Terminada la celebración, llegaron los encargados de la
comunidad de "El Carrizal", donde viviríamos la Semana
Santa. Al llegar a la capilla de esta comunidad nos
recibieron cálidamente y compartimos la cena. Más tarde,
nos llevaron a la casa donde nos alojaríamos. Así terminó
nuestro primer día de esta maravillosa experiencia.

El sábado por la mañana nos llevaron a desayunar y
después subimos a la capilla de "La Santa Cruz", ubicada
en la cima de una colina. Allí celebramos la Eucaristía y  
tuvimos una reunión de planeación con los coordinadores
de los movimientos de la comunidad. Por la tarde,
alrededor de las tres, comenzamos el visiteo a las familias,
llevando un mensaje de fe y esperanza.

Al día siguiente, Domingo de Ramos o de la Pasión del
Señor, nos reunimos con toda la comunidad en la capilla
del "Calvario", donde realizamos la bendición de los ramos
y la procesión hacia la capilla de "La Santa Cruz". Durante
la celebración, representaron la entrada triunfal de Jesús
en Jerusalén,  acompañados  de un burrito adornado  para

De nuestras Comunidades

Número 54
6

MISIÓN DE LOS POSTULANTES 

la ocasión, lo cual causó gran alegría entre todos. La
comunidad participó con mucha devoción, llevando sus
ramos hermosamente decorados.

Terminada la Eucaristía, compartimos la comida con los
miembros de la comunidad. Por la tarde, continuamos el
visiteo que se extendió por la mañana del lunes y martes.
Por las tardes de estos días, impartimos catequesis para
niños, jóvenes y adultos, recibiendo una respuesta muy
entusiasta.

El martes, el P. Ángel Antonio Pérez, acompañado por el P.
Mario Felipe Quiroga, asistió a la Misa Crismal en la
Cocatedral de Chilapa, donde se encontraron con el Señor
Obispo y otros sacerdotes de la Diócesis.

El miércoles temprano partimos a la comunidad de "La
Felicidad", un pueblo pequeño y apartado. Durante la
mañana visitamos a las familias, llevando palabras de
aliento y cercanía. Al término del visiteo, los encargados
de la comunidad nos llevaron a conocer la fábrica de
mezcal, donde pudimos escuchar y ver el proceso, así
como degustar un poco de tan deliciosa bebida. Después
de la comida, Abel Jiménez y Francisco Jesús Padrón se
quedaron allí para acompañar a la comunidad durante el
Triduo Pascual. Mientras tanto, el P. Ángel Antonio Pérez y
Emiliano Beltrán regresaron a "El Carrizal" para concluir los
temas de formación con la comunidad. Durante la Misa de
ese día, el P. Provincial realizó una dinámica titulada "El
Pozole", que fue bien acogida por los fieles.

El Jueves Santo, por la mañana, el P. Ángel Antonio Pérez
estuvo confesando mientras Emiliano Beltrán y otros
miembros de la comunidad preparaban con esmero la
capilla para la celebración de la Cena del Señor. A las 6.00
pm, inició la celebración; aunque la luz era escasa, la Misa
se vivió  con mucha  profundidad  espiritual.  El lavatorio de



De nuestras Comunidades

Número 54
7

Concluimos esta experiencia llenos de gratitud a Dios, a la
Virgen María y a toda la comunidad que nos acogió con
tanto cariño y fe. Confiamos en que la semilla sembrada
en esta Semana Santa, regada con el testimonio, la
Palabra y el amor, dará abundantes frutos en su debido
tiempo.

Emiliano Beltrán Mendoza

los pies, la homilía y la participación de la comunidad
hicieron de la noche un momento muy especial. Al
concluir, realizamos el traslado del Santísimo al
monumento y se iniciaron las guardias de adoración, que
se extendieron hasta la medianoche.

Por la mañana del Viernes Santo rezamos el Viacrucis
comunitario con más de trescientas personas. Se vivió un
ambiente de gran recogimiento y reflexión. Por la tarde,
celebramos la Adoración de la Santa Cruz, haciendo
memoria viva de la Pasión y Muerte de Nuestro Señor
Jesucristo. Al finalizar, realizamos la Procesión del Silencio,
en la que más de doscientas cincuenta personas
caminamos con velas encendidas, en un profundo espíritu
de oración. 

El Sábado Santo, a las 6.00 am, rezamos el Via Matris,
concluyendo en la capilla de "La Santa Cruz". Después del
desayuno, el P. Ángel Antonio Pérez continuó confesando,
mientras todos -niños, jóvenes y adultos- decorábamos la
capilla con las flores que cada familia llevó desde sus
casas, dejando todo listo para la solemne Vigilia Pascual.

Por la noche, a las 8.00 pm, celebramos la Vigilia Pascual
en la noche santísima de la Resurrección. En su homilía, el
P. Provincial habló de la esperanza que nos trae la
Resurrección. La luz del Cirio Pascual iluminó los rostros de
los fieles y llenó de alegría el corazón de todos. Al finalizar
la celebración, compartimos tamales en el atrio del
templo en un ambiente de fiesta y comunidad.

El Domingo de Resurrección, muy temprano, llegaron Abel
Rodríguez y Francisco Jesús Padrón procedentes de "La
Felicidad". Desde la capilla del Calvario, iniciamos una
procesión festiva con la imagen del Resucitado hasta la
capilla de "La Santa Cruz", donde celebramos la Misa del
Domingo de Pascua.

Después convivimos en el atrio compartiendo un delicioso
pozole, en un ambiente lleno de gratitud, alegría y
esperanza. Más tarde, nos dirigimos al bosque, a unas
cabañas conocidas como "El Asoleadero", y
posteriormente, al rancho de un colaborador de la
comunidad, donde jugamos y convivimos en un sano
ambiente de fraternidad.

El lunes por la mañana emprendimos el viaje de regreso,
pasando por "Filo de Caballos", donde nos encontramos
con tres hermanos teólogos y el P. Mario Felipe Quiroga.
Desde allí, partimos hacia a Acapulco, donde disfrutamos
de tres días de descanso, agradeciendo a Dios todo lo
vivido y renovando nuestras fuerzas para continuar en el
servicio misionero.



Durante las primeras horas del lunes de Pascua, 21 de abril,
el cardenal Kevin Farrell informó que el Papa Francisco,
después de más de dos meses de convalecencia, había
cerrado los ojos a este mundo para vivir eternamente en la
presencia del Padre celestial. 

Por tal motivo, en las páginas siguientes de esta edición
del Boletín de la Provincia, compartiremos una serie de
reflexiones sobre los temas desarrollados durante su
ministerio en la cátedra de San Pedro, los cuales, sin duda
quedarán inscritos en la memoria de la Iglesia y serán de
utilidad para la práctica pastoral en el futuro cercano. 

Primeramente, presentaremos los datos más importantes
sobre vida y ministerio del Papa Francisco, contenidos en
el «Rogito» leído por el Maestro de las celebraciones de la
Santa Sede, en la Basílica de San Pedro:

Con nosotros, peregrino de esperanza, guía y compañero
de camino hacia la gran meta a la que estamos llamados,
el Cielo, el 21 de abril del Año Santo 2025, a las 7.35 horas,
mientras la luz de la Pascua iluminaba el segundo día de
la Octava, el Lunes de Pascua, el amado Pastor de la
Iglesia, Francisco, pasó de este mundo al Padre. Toda la
comunidad cristiana, especialmente los pobres, alabaron
a Dios por el don de su servicio prestado con valentía y
fidelidad al Evangelio y a la esposa mística de Cristo.

Jorge Mario Bergoglio, elegido Papa el 13 de marzo de 2013,
nació en Buenos Aires el 17 de diciembre de 1936, hijo de
emigrantes piamonteses: su padre Mario era contable,
empleado en los ferrocarriles, mientras que su madre,
Regina Sivori,  se ocupaba del hogar  y  de la  educación de

sus cinco hijos. Tras graduarse como técnico químico,
eligió el camino del sacerdocio, ingresando inicialmente
en el seminario diocesano y, el 11 de marzo de 1958, en el
Noviciado de la Compañía de Jesús.

Realizó sus estudios humanísticos en Chile y regresó a
Argentina en 1963, donde se licenció en Filosofía en el
Colegio San José de San Miguel. Fue profesor de literatura
y psicología en los colegios de la Inmaculada de Santa Fe
y del Salvador de Buenos Aires. Fue ordenado sacerdote el
13 de diciembre de 1969, por el Arzobispo Ramón José
Castellano, e hizo su profesión perpetua en la Compañía
de Jesús el 22 de abril de 1973. Tras ejercer como maestro
de novicios en Villa Barilari de San Miguel, profesor en la
Facultad de Teología, Consultor de la Provincia de la
Compañía de Jesús y Rector del Colegio, fue nombrado
Provincial de los Jesuitas de Argentina, el 31 de julio de 1973.

Después de 1986, pasó unos años en Alemania para
completar su tesis doctoral y, una vez de vuelta en
Argentina, el cardenal Antonio Quarracino lo quiso como
su estrecho colaborador. 

El 20 de mayo de 1992, Juan Pablo II lo nombró Obispo
titular de Auca y auxiliar de Buenos Aires. Eligió como lema
episcopal «Miserando atque eligendo» y en su escudo de
armas insertó el cristograma símbolo de la Compañía de
Jesús. El 3 de junio de 1997, fue promovido a Arzobispo
coadjutor de Buenos Aires y, a la muerte del Cardenal
Quarracino, le sucedió el 28 de febrero de 1998 como
Arzobispo primado de Argentina, ordinario para los fieles
de rito oriental residentes en el país y gran canciller de la
Universidad Católica. 

Juan Pablo II lo creó Cardenal en el Consistorio del 21 de
febrero de 2001, con el título de San Roberto Belarmino. En
octubre siguiente fue Relator General adjunto en la X
Asamblea General Ordinaria del Sínodo de los Obispos.
Era un pastor sencillo y muy querido en su Arquidiócesis;
viajaba por todas partes, incluso en metro y autobús. Vivía
en un apartamento y se preparaba la cena, porque se
sentía uno más del pueblo.

Fue elegido Papa tras la renuncia de Benedicto XVI, el 13
de marzo de 2013, y tomó el nombre de Francisco pues,
como el santo de Asís, quería ocuparse de los más pobres
del mundo. Desde la logia de las bendiciones se presentó
con   estas   palabras:   «Hermanos   y   hermanas,  ¡buenas

8
Herencia del Papa Francisco

Número 54

FRANCISCO:
EL PAPA DEL FIN DEL MUNDO

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130313_benedizione-urbi-et-orbi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130313_benedizione-urbi-et-orbi.html


tardes!... Y ahora, comencemos este camino: obispo y
pueblo. Este camino de la Iglesia de Roma, que es la que
preside en la caridad a todas las Iglesias. Un camino de
fraternidad, de amor, de confianza entre nosotros». Y, tras
inclinar la cabeza, dijo: «Les pido que recen al Señor para
que me bendiga: la oración del pueblo, que pide la
bendición para su Obispo». El 19 de marzo, solemnidad de
San José, comenzó oficialmente su ministerio petrino.

Siempre atento a los más pobres y a los descartados por
la sociedad, Francisco decidió vivir en la Casa Santa
Marta, pues no quería prescindir del contacto con la
gente. Desde el primer Jueves Santo quiso celebrar la Misa
in Cena Domini fuera del Vaticano, yendo a las cárceles y
centros para discapacitados y drogadictos. Pidió a los
sacerdotes que estuvieran siempre dispuestos a celebrar
el sacramento de la misericordia, que tuvieran el valor de
salir de las sacristías para ir en busca de la oveja perdida,
y que mantuvieran abiertas las puertas de la Iglesia para
recibir a todos aquellos que necesitaban encontrarse con
el rostro misericordioso del Padre.

Durante su Pontificado impulsó el diálogo con los
musulmanes y líderes de otras religiones, convocándoles a
reuniones de oración y firmando declaraciones en favor de
la concordia entre los miembros de distintas confesiones,
como el Documento sobre la Fraternidad Humana firmado
el 4 de febrero de 2019. Su amor por los últimos lo llevó a
establecer las Jornadas Mundiales de los pobres, los
abuelos y los niños. También instituyó el domingo de la
Palabra de Dios.

Más que ninguno de sus predecesores, amplió el Colegio
Cardenalicio, convocando diez consistorios en los que creó
ciento sesenta y tres cardenales, entre ellos ciento treinta
y tres electores y treinta no electores, procedentes de
setenta y tres naciones, veintitrés de las cuales no habían
tenido nunca un cardenal. Convocó cinco Asambleas del
Sínodo de los Obispos: tres ordinarias, dedicadas a la
familia, los jóvenes y la sinodalidad, una extraordinaria
sobre la familia, y una para la zona del Amazonas.

Ante la propagación del covid 19, el 27 de marzo de 2020,
rezó solo en la Plaza de San Pedro por la humanidad
asustada y herida por la pandemia. Los últimos años de su
Pontificado estuvieron marcados por numerosos llamados
en favor de la paz, especialmente en Ucrania, Palestina,
Israel, Líbano y Myanmar.

Francisco ingresó en el hospital Agostino Gemelli de Roma,
el 14 de febrero de 2025, para una estancia de 38 días,
debido a una neumonía bilateral. Volvió al Vaticano y pasó
las  últimas semanas  de su  vida en  la Casa  Santa  Marta
dedicándose   a   su   ministerio,    aunque   no   totalmente,

recuperado. El domingo de Pascua, 20 de abril de 2025, se
asomó por última vez al balcón de la Basílica de San Pedro
para impartir la bendición Urbi et Orbi.

El magisterio doctrinal de Francisco fue abundante. Con
un estilo sobrio y humilde, fundado en la apertura a la
obra misionera, la valentía apostólica y la misericordia, y
señalando el peligro de la autorreferencialidad y la
mundanidad espiritual, propuso su programa apostólico
en la Exhortación Evangelii Gaudium (24.11.2013). Los
principales documentos incluyen cuatro encíclicas: Lumen
fidei (29.06.2013) que aborda el tema de la fe en Dios,
Laudato si' (24.05.2015) que toca el problema de la
ecología y la responsabilidad humana en la crisis
climática, Fratelli tutti (03.10.2020) sobre la fraternidad
humana y la amistad social, y Dilexit nos (24.10.2024) sobre
la devoción al Sagrado Corazón. Promulgó siete
Exhortaciones Apostólicas, treinta y nueve Constituciones
Apostólicas, numerosas Cartas Apostólicas, la mayoría en
forma de Motu Proprio, dos Bulas para la Inducción de
Años Santos, además de las Catequesis de las Audiencias
Generales y las alocuciones pronunciadas en diversas
partes del mundo. Tras instituir los Secretariados para la
Comunicación y para la Economía, y los Dicasterios para
los Laicos, la Familia y la Vida, y para el Servicio del
Desarrollo Humano Integral, reformó la Curia Romana con
la Constitución Apostólica Praedicate Evangelium
(19.03.2022). Modificó el proceso canónico para las causas
de nulidad matrimonial y endureció la legislación sobre
delitos cometidos por el clero en contra de menores o
personas vulnerables.

Francisco ha dejado a todos un admirable testimonio de
humanidad, de vida santa y de paternidad universal. Fue
el sucesor de san Pedro número doscientos sesenta y seis,
y su recuerdo permanecerá en el corazón de la Iglesia y de
toda la humanidad. 

9
Herencia del Papa Francisco

Número 54

https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vaticannews.va/es/papa/news/2025-03/el-papa-francisco-de-alta-medica-tras-38-dias-en-el-hospital.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/urbi/documents/20250420-urbi-et-orbi-pasqua.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/motu_proprio/documents/papa-francesco_20160906_statuto-segreteria-comunicazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/motu_proprio/documents/papa-francesco_20160906_statuto-segreteria-comunicazione.html
https://www.spe.va/es.html
https://www.laityfamilylife.va/content/laityfamilylife/es.html
https://www.laityfamilylife.va/content/laityfamilylife/es.html
https://www.humandevelopment.va/es.html
https://www.humandevelopment.va/es.html
https://www.humandevelopment.va/es.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/20220319-costituzione-ap-praedicate-evangelium.html


Al amanecer del 21 de abril de 2025, lunes de la octava de
Pascua, el Papa Francisco terminaba su peregrinar en
esta tierra para encontrarse de forma definitiva con su
Creador. Su pascua más allá de ser una mera casualidad,
parece un don de Dios para testificar lo que su siervo hizo
durante su vida: partió de forma discreta cuando pocos lo
esperaban, en medio de la normalidad de la vida, sin
llamar la atención, sin un discurso de agradecimiento,
como repitiendo aquellas palabras del Evangelio: «Siervos
inútiles somos; hemos hecho sólo lo que debíamos hacer»
(Lc 17,10).

Su muerte parece el broche de oro para un ministerio que
estuvo marcado por líneas de acción muy latentes: el
cuidado de la casa común; la familia como centro de la
vida  social;   la  alegría  de  la  vocación  a  la  santidad;   el

ministerio de la Iglesia en salida hacia las periferias
geográficas y existenciales; la sinodalidad que pone a
todos los bautizados en el mismo compromiso por la
misión de la Iglesia. En todas ellas es posible notar que
Francisco tuvo siempre presente que el mensaje que debía
dar como obispo de Roma era el de la misericordia.   El
ministerio como Obispo de Roma y Obispo del mundo,
puede enmarcarse en esta actitud: misericordia. Así lo
vemos en varios gestos realizados por el Pontífice desde
los primeros días de su ministerio. 

1

Consciente de que su llamado no fue dado por sus méritos
sino porque fue «misericordiado», Francisco eligió como
lema de su escudo de armas la frase «Miserando atque
eligendo», con la cual, quiso expresar una convicción
surgida de su experiencia de fe: Dios lo miró con
misericordia, y por ello, sintió la necesidad de mirar a otros
con misericordia, ayudándolos a experimentar esta
actitud divina. 

El primer Ángelus, pronunciado el 17 de marzo de 2013,
enmarcado por la lectura del episodio de la mujer adúltera
propio de la liturgia de aquel domingo, tuvo como tema
central precisamente la misericordia, esbozada como la
actitud paternal de Dios que siempre tiene paciencia para
esperar y perdonar al pecador, y frente a la cual, sólo se
puede tener confianza y perseverancia al pedirle perdón.

Otro gesto significativo, fue el emprender su primer viaje
apostólico a la isla italiana de Lampedusa, puerta de
entrada para cientos de migrantes africanos que buscan
comenzar una vida nueva en Europa. Aquel 8 de julio de
2013, Francisco manifestó su preocupación por los
migrantes, y aprovechó aquel espacio para denunciar la
grave crisis humanitaria que representa la migración,
promovida ante todo por la creciente cultura del descarte
que azota nuestras sociedades. Este gesto cargado de
misericordia puso a andar aquel anhelo de que la Iglesia
fuera en salida hacia las periferias existenciales para
buscar a los descartados.

Quizá el gesto más significativo de su Pontificado sobre el
tema de la misericordia, fue el Año Santo extraordinario
convocado en 2015, señalando que «estamos llamados a
tener la mirada fija en la misericordia para poder ser
también nosotros mismos signo eficaz del obrar del
Padre».   El Año Santo tuvo una doble vertiente: por un
lado,  mediante  los  tradicionales  gestos   (apertura  de  la

2

10
Herencia del Papa Francisco

Número 54

FRANCISCO: 

MENSAJERO DE MISERICORDIA



Puerta Santa, peregrinaciones, indulgencias) pedir
misericordia a Dios; por otro, insistió en actitudes
cristianas de misericordia con los más necesitados,
instaurando así, nuevas expresiones del Año Santo (obras
de misericordia, misioneros de misericordia). Fue un
Jubileo del Perdón, pero no sólo en la corriente de pedirlo,
sino también de ofrendarlo.

Y es que para Francisco la misericordia se define como la
actitud divina que abraza; «es la entrega de Dios que
acoge y se presta a perdonar»,   una actitud que debe
mover a toda la Iglesia. El punto de partida, como lo
explicaría el mismo Francisco, es experimentarse
«misericordiado», dejándose abrazar por el perdón y la
misericordia.

3

El último lapso de su vida, marcado por la enfermedad,
nos dejó ver a Francisco necesitado de misericordia y
aceptándola de forma agradecida. Cómo olvidar el bello
gesto de bondad de aquella mujer que lo esperaba fuera
del hospital con un ramo de flores amarillas, o el de los
niños abrazándolo como gesto de consuelo cuando de
forma sorpresiva salía a orar en la Basílica de San Pedro; o
las palabras de gratitud dadas por el Papa a su asistente
personal por su cercanía y acompañamiento al terminar
su último recorrido entre los peregrinos reunidos en la
plaza vaticana. Gestos que revelan que en el corazón de
Francisco siempre estuvo latente el reconocimiento de la
misericordia divina en tantos gestos humanos de
fraternidad.

Hoy, ante tantas situaciones difíciles que enfrenta la
humanidad, me parece que parte de la herencia espiritual
de Francisco para la Iglesia es la importancia de vivir y
predicar el mensaje de la misericordia. Es bien sabido que
en los momentos más álgidos de la historia Dios siempre
envía profetas, mensajeros y testigos que den respuesta a
tales situaciones, y Francisco, sin duda, fue un testigo de la
misericordia, no un maestro, sino un testigo que predicó
desde la propia experiencia; de ahora en adelante será
bueno repensar este periodo de la vida de la Iglesia
teniendo en cuenta el mensaje que Dios nos ha dado a
través de Francisco.

De la misma manera que fue su partida, fue también su
despedida: hermosa coincidencia que la celebración de
sus exequias fuera la víspera del Domingo de la Divina
Misericordia; su caminar entre nosotros encontró su punto
final ante este gran misterio, como eco de su predicación
a lo largo de doce años.

Con gratitud, encomendamos a la misericordia de Dios a
Francisco,   nuestro   hermano.   Y   le  pedimos   que  en  su

11
Herencia del Papa Francisco

Número 54

en su infinita bondad nos permita experimentarnos
«misericordiados» para así,  ofrendar a otros misericordia.

Coh. Daniel Ávila Fernández

REFERENCIAS:
1.   Cfr. Audiencia General, 18 de marzo de 2020.
2.  Misericordiae Vultus, 3
3. Francisco, El nombre de Dios es misericordia. Una
conversación con Andrea Tornielli, Planeta, México, 2016.



El drama de la migración constituye uno de los mayores
desafíos del siglo XXI. Los rostros de hombres, mujeres y
niños desplazados, al modo que lo propone Emmanuel
Levinas, interpelan nuestra conciencia, cuestionan
nuestros sistemas políticos y revelan las profundas heridas
de un mundo fragmentado. En medio de este panorama,
el Papa Francisco ha levantado su voz con suma claridad  
y compasión (lo cual puede ser la causa de tantas
oposiciones a su Magisterio)  proponiendo una lectura del
fenómeno migratorio no desde la lógica del poder y los
difundidos sentimientos ultranacionalistas, sino desde la
centralidad de la dignidad humana. De modo que su
Magisterio se erige y desarrolla como una llamada urgente
a una ética de la compasión activa que defiende la
acogida, el cuidado y la justicia global.

La compasión ha sido definida a lo largo de la historia por
inmensidad de pensadores  y  en una amplia diversidad de
contextos, es así como el concepto se puede encontrar,
tanto en la obra de Santo Tomás de Aquino, como en el
pensamiento crítico de Kant. Sin embargo, por motivos de
practicidad e identificación medular con el Magisterio del
Papa Francisco, hemos asumido la reflexión de Martha
Nussbaum,   quien define la compasión como una emoción
inteligente, que permite reconocer el sufrimiento ajeno
como relevante para nuestra propia vida. Esta noción    
puede aplicarse  de modo fecundo  al estilo magisterial  de

1

Francisco, quien no se limita a una lectura jurídica o
geopolítica de la migración, sino que parte de una mirada
compasiva. De modo que nos propone mirar al migrante,
no como una amenaza, sino como un hermano, una
hermana, alguien portador de un rostro y de una historia.
En este sentido, Francisco insistía en que migrar no es
siempre una elección libre. Lo cual nos evidencia que la
migración es la expresión de un sufrimiento estructural.
Las guerras, la pobreza, la persecución religiosa, el cambio
climático, expulsan a las personas de sus hogares. Desde
esta perspectiva, la respuesta no puede ser la indiferencia
o el descarte, sino una actitud compasiva que conduzca a
una sensible solidaridad activa.

En su mensaje para la Jornada Mundial del Migrante y del
Refugiado de 2018, el Papa Francisco sintetizó en cuatro
verbos la respuesta cristiana al fenómeno migratorio:
acoger, proteger, promover e integrar. Este cuádruple
esquema no es sólo un programa pastoral, sino una
propuesta ética compasiva para la ciudadania global.
Acoger significa abrir los corazones y las fronteras, no se
trata de una política ingenua, sino de reconocer la
primacía de la dignidad humana sobre cualquier interés
nacional. Proteger implica garantizar los derechos
fundamentales de los migrantes frente a los abusos, la
trata y la violencia. Promover sugiere ir más allá del
asistencialismo, fomentando el desarrollo personal,
educativo    y    laboral   de   quienes   migran.    Finalmente,
integrar señala la superación de una lógica de guetos,
para favorecer una convivencia auténtica entre culturas.
De manera que el migrante no puede ser concebido como
objeto de compasión, sino sujeto de inquebrantables
derechos.

Una constante en el pensamiento de Francisco, fue su
crítica a la globalización de la indiferencia. En «Fratelli
tutti» denuncia una lógica que convierte al otro en
descartable, especialmente cuando es pobre, extranjero o
vulnerable. Frente a ello, propone la fraternidad universal
como categoría teológica, política y cultural. En este
marco, los migrantes no son los otros, sino parte
medularmente inseparable de nosotros. Esta visión
dialoga  con  el enfoque  de Nussbaum,  quien insiste  en la

12
Herencia del Papa Francisco

Número 54

EL FENÓMENO DE LA MIGRACIÓN 

EN EL MAGISTERIO DEL PAPA FRANCISCO:

UN POSIBLE PRINCIPIO

PARA UNA ÉTICA DE LA COMPASIÓN



necesidad de cultivar emociones públicas como la
compasión y la solidaridad. En este sentido, al igual que
siempre, Francisco ha ido más allá, arraigando esta
propuesta en la propuesta cristiana del amor al prójimo,
ampliándola hasta incluir al forastero como portador de
Cristo mismo.2

En la característica sensibilidad  de Francisco, el rostro del
migrante adquiere una dimensión ético - teológica. De
modo que no se trata sólo de un sujeto social o político,
sino de una manifestación insoslayable del sufrimiento de
Cristo, constatado en la carne del peregrino involuntario
que se ve obligado a abandonar lo propio en aras de la
concretización del sueño de una vida mejor. En este
sentido, en su aplaudido viaje a Lampedusa en el año 2013,  
que fue su primer acto público fuera de Roma, Francisco
fue coherente con lo que podríamos llamar «la teología de
la cercanía», pues en su homilía hizo un llamado  contra la
denominada globalización de la indiferencia a la que nos
hemos referido, y desde entonces, su Magisterio sobre la
migración fue constante, insistente y profético. De este
modo, Francisco invitaba con insistencia a volver al rostro,
a la historia, al dolor y a la esperanza de cada persona
migrante.

La postura compasiva y cordial del Papa Francisco sobre
la migración constituye una de las expresiones más
sensibles de su insistente propuesta de una Iglesia en
salida, capaz de ensuciarse los pies y comprometer el
corazón en las periferias del mundo. 

Desde su tácita propuesta de una compasión activa,
denuncia las causas estructurales que obligan a migrar a
los hombres y mujeres menos favorecidos por nuestros
parcializados sistemas sociales, y propone caminos de
justicia, acogida y transformación social, que sólo se
pueden  forjar  y  transitar  desde el reconocimiento
cordial de los otros como parte esencial de nuestra
configuración humana y cristiana, haciendo énfasis en
nuestra primigenia condición de hermanos que nos
impulsa a involucrarnos en la consecución del bien de
todos. De manera que este enfoque del Magisterio de
Francisco, puede leerse como una ética de la compasión,
que reconoce la interdependencia humana y la
responsabilidad mutua. Tal como se encuentra delimitado
en el pensamiento de Martha Nussbaum, donde la
compasión no es debilidad (al modo que la concibe
Nietzche), sino fortaleza moral, que estriba
insoslayablemente en el alcance de la εὐδαιμονία,
explicitada de manera magistral en las reflexiones del
Estagirita y retomadas por Nussbaum en su esfuerzo por
contribuir al florecimiento más propio y certero de las
humanidades, que desde su perspectiva, nos habrán de
conducir  hacia  una  sensibilidad  más   aguda,  propia  de

13
Herencia del Papa Francisco

Número 54

nuestra condición humana, que rechaza la indiferencia y
se decanta por la solidaridad.

En conclusión, a raíz de lo explicitado en estas breves
letras, podemos intuir con facilidad que en un mundo
donde los migrantes son frecuentemente reducidos a
cifras, estigmas o amenazas, el Papa Francisco nos
recuerda que cada uno de ellos es portador de un nombre,
de una dignidad y de una esperanza. De manera que
escuchar su clamor y responder con justicia y ternura es
quizás el mayor desafío de nuestro tiempo y condición
cristiana, a partir de la cual, no se puede proceder sólo con
una empatía superficial, sino con una compasión
comprometida.

Coh. Carlos Alberto Lantigua Checo

REFERENCIAS

1. Filósofa estadounidense, nacida en 1947; considerada
una de las pensadoras más relevantes en el abordaje de
las teorías cognitivas de las emociones y la aplicación de
estas en las diferentes esferas de la vida humana, siendo
sus campos centrales la política, la justicia y la educación
de la ciudadanía.
2. Véase Mt 25,35. «Fui forastero y me hospedaste».



14
Herencia del Papa Francisco

Número 54

ACERCAMIENTO Y RENOVACIÓN A LA VIDA RELIGIOSA

Jorge Mario Bergoglio ingresa a la Compañía de Jesús y
mantiene siempre su identidad de Consagrado como
miembro de dicha Compañía. Cuando es elegido Papa
escoge el nombre del  poverello de Asís, que  guía, inspira e
ilumina su Pontificado, como lo señala el Cardenal Re,
Decano del Colegio Cardenalicio, en su Funeral: «La
decisión de tomar por nombre Francisco pareció de
inmediato una elección programática y de estilo con la
que quiso proyectar su Pontificado, buscando inspirarse
en el espíritu de San Francisco de Asís».

El P. Arturo Sosa, Superior General de la Compañía de
Jesús, escribió el 21 de abril, día de la Pascua de Francisco,
a sus Hermanos de la Compañía. Menciono unas ideas: 

«En la vida de Jorge Mario Bergoglio hemos compartido el
mismo carisma espiritual y un mismo estilo de seguimiento
de Nuestro Señor Jesús... Encontramos dos dimensiones
claves de su ministerio: la importancia de caminar juntos
en una ruta de fraternidad, de amor, de confianza, de
esperanza y de centralidad de la oración, que nace de la
confianza y la familiaridad con Dios. Nos invita a dejarnos
conmover por el Señor clavado en la cruz que nos mueve al
servicio a tantos crucificados en el mundo actual... De la
alegría brota nuestra obediencia a la voluntad de Dios y
nuestra disponibilidad al servicio de los pobres. El llamado
a la alegría que proviene del Crucificado Resucitado y su
Evangelio ha sido una constante de todo su pontificado.
Muchos de sus Documentos magisteriales tienen la
referencia a la alegría profunda, para él imprescindible,
desde la Evangelii Gaudium, Exhortación Apostólica
programática de su pontificado».

Los valores de la Vida Consagrada inspiran la sencillez de
Francisco y su programa de vida, es decir, el seguimiento
de nuestro  Señor Jesucristo;  caminar juntos  en la ruta de

fraternidad, amor, confianza, esperanza y la centralidad
de la oración, que nace de la familiaridad con Dios. El
Señor clavado en la cruz mueve su servicio a tantos
crucificados en el mundo actual; el llamado a la alegría le
proviene del Crucificado Resucitado. Estas convicciones
potencian su ser de Consagrado.

La proclamación del Año de la Vida Consagrada 2015, con
motivo del 50 aniversario de la Constitución dogmatica
Lumen Gentium sobre la Iglesia, que en el capítulo sexto
trata de los religiosos, así como del Decreto Perfectae
Caritatis sobre la renovación de la vida religiosa, nos habla
de su anhelo de actualizar, renovar e inculturar en el aqui y
ahora la Vida Consagrada.

No pretendo comentar su Carta Apostólica con ocasión
del Año de la Vida Consagrada; todos la leímos,
meditamos y comentamos en Comunidad. Aludo sólo a
algunas ideas:

«Este Año es una ocasión para confesar con humildad, la
propia fragilidad y vivirlo como una experiencia del amor
misericordioso del Señor. Nos llama a mirar el pasado con
gratitud, a vivir el presente con pasión y a abrazar el futuro
con esperanza... Nuestros Fundadores se han puesto al
servicio de la humanidad donde el Espíritu los enviaba... La
Vida Consagrada nos interpela sobre la fidelidad a la
misión que se nos ha confiado (I. 1, 2 y 3). 

Que sea siempre verdad lo que dije una vez: “Donde están
los consagrados, siempre se vive la alegría”... La vida
consagrada crece cuando hay jóvenes que se sienten
atraídos por nosotros, cuando nos ven hombres felices...
Espero que “despierten al mundo”, porque la nota que
caracteriza la vida consagrada es la profecía... Todas las
personas consagradas están llamadas a ser “expertos en
comunión”... Salgan de sí mismos para ir a las periferias...
Que la vida consagrada se pegunte sobre lo que Dios y la
humanidad de hoy piden (II. 1, 2, 3, 4 y 5).

Encomiendo a María, la Virgen de la escucha y la
contemplación, la primera discípula de su amado Hijo: Ella
es modelo incomparable de seguimiento en el amor a Dios
y en el servicio al prójimo» (III. 5).

La Congregación -ahora Dicasterio- para los Institutos de
Vida Consagrada y las Sociedades de Vida Apostólica
emanan, durante el Pontificado y con la aprobación de
Francisco, diversos documentos, como: Alegraos, del 2 de
febrero  de  2014;  Escrutad,  del  8  de  septiembre  de 2014;



15
Herencia del Papa Francisco

Número 54

Contemplad, del 15 de octubre de 2015; Cor Orans, del 1 de
abril de 2018. Algunos confirman el inmenso aprecio de la
Iglesia para la vida monástica contemplativa e interrogan
la dimensión contemplativa de nuestros días. 

Nos invitan a vestirnos con las armas de la luz, de la
libertad, del coraje del Evangelio para escrutar el
horizonte, reconocer los signos de Dios y obedecerlos. Con
opciones  evangélicas atrevidas al estilo del humilde  y  del
pequeño, Francisco vive y nos enseña a vivir de esta
manera nuestra consagración.

Permítanme concluir citando unas palabras del último
mensaje de Francisco el día de Pascua: 

«La Resurrección de Jesús es el fundamento de la
esperanza; a partir de este acontecimiento, esperar ya no
es una ilusión. Gracias a Cristo crucificado y resucitado, la
esperanza no defrauda. Spes non confundit (cfr. Rm 5,5).
No es una esperanza evasiva, sino comprometida; no es
alienante, sino que nos responsabiliza... Los que esperan
en Dios ponen sus frágiles manos en su mano grande y
fuerte, se dejan levantar y comienzan a caminar; junto con
Jesús resucitado se convierten en peregrinos de
esperanza, testigos de la victoria del Amor, de la potencia
desarmada de la Vida. Que nunca se debilite el principio
de humanidad como eje de nuestro actuar cotidiano».

Me resisto a terminar, sin citar la homilía del Cardenal Re
en el Funeral de Francisco: «Cuando el Cardenal Bergoglio,
el 13 de marzo de 2013, fue elegido por el Cónclave para
suceder al Papa Benedicto XVI, llevaba sobre sus hombros
años de vida religiosa en la Compañía de Jesús. Tenía gran
espontaneidad y una manera informal de dirigirse a todos
incluso a las personas alejadas en la Iglesia. Lleno de
calidez humana y profundamente sensible a los dramas,
actuales, el Papa Francisco compartió las preocupaciones,

los sufrimientos y las esperanzas de nuestro tiempo de
globalización, buscando consolar y alentar con un
mensaje capaz de llegar al corazón de las personas de
forma directa e inmediata. El tema de la fraternidad
atravesó todo su Pontificado con tonos vibrantes. En la
Carta encíclica Fratelli tutti quiso hacer renacer una
aspiración mundial a la fraternidad, porque todos somos
hijos del mismo Padre que está en los cielos».

Francisco, gracias por tu invaluable legado; ruega por tu
pueblo, que como Buen Pastor amaste y te desgastaste
para que la sinodalidad sea la dimensión constitutiva del
ser Iglesia.

P. Francisco Valadez Ramírez



El Pontificado de Francisco estuvo caracterizado por un
impulso hacia un cambio de concepción o modelo de ser
Iglesia. La Exhortación Apostólica Evangelii Gaudium
(2013) marcó el itinerario de los pasos a seguir,
desempolvando las directrices de renovación conciliar y
aplicándolas al estilo de su recepción latinoamericana.
Francisco pidió una Iglesia en salida, más misionera y
menos encerrada en su actitud autorreferencial. Fue una
invitación a: «salir de la propia comodidad y atreverse a
llegar a todas las periferias que necesitan la luz del
Evangelio» (EG 20).

El Papa fue muy claro: «Quiero una Iglesia pobre y para los
pobres» (EG 198). Dicho llamado implicaba un doble
dinamismo, por un lado, caminar hacia el horizonte de una
fe comprometida, donde el encuentro alegre con Cristo
hace al creyente impregnar la sociedad de fraternidad,
paz, justicia y dignidad para todos. Sin embargo, lo
anterior implica también un cambio de mentalidad para
toda la Iglesia, una conversión que comienza desde lo
interno, pues jamás se tendrá un eco profético hacia
afuera si las estructuras internas están llenas de injusticia,
abuso de poder, poca transparencia y verticalidad.

La buena noticia del Evangelio debe llevarnos a
transformar aquellas estructuras de injusticia,
desigualdad y esclavitud que actualmente existen entre
nosotros, en esto consistía la instauración del Reino de
Dios querida por Jesús y en esta línea se movió el Papa. El
cristiano no es alguien que se desentiende del mundo   
para vivir su relación con Dios sino que se convierte en
instrumento del mismo al configurarse con Jesús para
cambiar aquellas realidades de muerte en realidades de
vida: «Cada cristiano  y  cada  comunidad  están llamados

a ser instrumentos de Dios para la liberación y promoción
de los pobres, de manera que puedan integrarse
plenamente en la sociedad; esto supone que seamos
dóciles y atentos para escuchar el clamor del pobre y
socorrerlo» (EG 187).

Desde este horizonte apareció la Encíclica Laudato si’
(2015), no tratándose de una «encíclica verde» que se
limitaría a poner el tema de la ecología convencional
sobre la mesa, sino destacando su dimensión integral, es
decir, vinculando el deterioro ambiental con su raíz
humana, fruto del modelo económico-político-social
predominante, así como las consecuencias que está
teniendo y que no pueden pasar desapercibidas para
nosotros, sobre todo cuando éstas tienen una repercusión
principalmente en los más pobres.

En Laudato si’, Francisco hablará de la casa común, es
decir, el mundo en el que vivimos como un hogar que
compartimos y que, por lo tanto, a todos nos toca revisar
en qué contribuimos para su conservación o  deterioro. Es
una toma de conciencia en donde se pone en evidencia
que: «lo que sucede al planeta le afecta al hombre y lo que
sucede a los hombres afecta al planeta».1

La herencia que deja el Papa Francisco en su encíclica es
un rico análisis de la realidad donde la preocupación por
el grave deterioro ecológico habla, al mismo tiempo, del
deterioro humano. Pues la forma egoísta con la que el ser
humano trata al medio ambiente, no percibiéndolo como
un hogar compartido sino como espacio de explotación,
es un espejo de cómo el sistema neoliberal hace percibir al
propio ser humano: «el modelo económico imperante
descarta todo lo que no le es útil. Mientras es productivo lo
usa y cuando no lo es lo tira. Usar y tirar el medio
ambiente, así como usar y tirar a las personas».2

Ante esta problemática, aparece la propuesta de la
ecología integral: «una ecología que no separe lo
ambiental de lo humano y lo humano de lo cultural y
social».  Pues, como en su momento  expresó  el Papa:  
«No hay  dos crisis separadas, una ambiental y otra social,
sino una sola y compleja crisis socio-ambiental» (LS 139).

3

Podemos resumir la propuesta del Papa Francisco en tres
aspectos:

1. El límite como valor.  El  establecimiento  de los límites se

16
Herencia del Papa Francisco

Número 54

LA ECOLOGÍA INTEGRAL:
UNA HERENCIA DEL MAGISTERIO DE FRANCISCO



ha convertido en una necesidad sobre todo cuando somos
conscientes de la incompatibilidad que existe entre los
valores del modelo actual (productivismo-consumismo-
deseo) y la sustentabilidad del planeta, así como también,
de las consecuencias que dicho paradigma genera. «Para
que los efectos de nuestras acciones sean compatibles
con la vida humana auténtica no puedo consumir sin
límite, deberé mirar antes quién, cómo y en qué
condiciones lo ha producido»,   esto conlleva a ser más
críticos a la hora de adquirir algún producto, pues no es lo
mismo preferir comprarle un jugo al señor de la esquina
que consumir el refresco de una compañía que ha
privatizado el agua de varios pueblos, consumir al
segundo es legitimar e impulsar su producción y las
condiciones de la misma. «La conciencia de la gravedad
de la crisis cultural y ecológica necesita traducirse en
nuevos hábitos» (LS 209), mencionaba el Papa.

4

La conciencia del límite como valor nos lleva a otra
exhortación del Papa para tomar en cuenta estos criterios,
no sólo para nuestro momento presente, sino pensando
también en las futuras generaciones: «Ya no puede
hablarse de desarrollo sostenible sin una solidaridad
intergeneracional» (LS 159), lo que equivale a decir que no
es una verdadera ecología integral aquella que sólo toma
en cuenta el bienestar de la generación presente,
pensando, por ejemplo, en que los índices de
contaminación nos permiten sobrevivir a nosotros pero
«quién sabe» si permitan una calidad de vida para los que
vienen, eso entraría en la misma lógica egoísta del
sistema. «La dimensión intergeneracional pone de relieve
que los problemas económicos y sociales del presente no
se pueden realmente solventar sin tener en cuenta la
garantía de los fundamentos de vida para las
generaciones futuras. La intrageneracional pone la
mirada en las oportunidades vitales dignas para todos los
que hoy vivimos en nuestro mundo».5

2. La base de la interrelación. Entre los valores del
neoliberalismo aparece la visión individualista como modo
preferencial de estar en el mundo. Bajo el criterio de
«persigue tus sueños» se descartan los vínculos existentes
con los demás y se impone la «realización personal» a
costa de todo, aunque ésta deba pasar por encima de la
dignidad de los demás y la conservación del medio
ambiente. Es por ello que hay que «romper con la falacia
del individualismo que corta los vínculos entre lo natural y
lo humano, entre lo individual y lo colectivo. El ser humano
no puede vivir si no lo hace como un individuo inserto en
una comunidad cultural e histórica».6

La realización personal no se logra al margen de la
comunidad ni en detrimento de ella, sino dentro de ésta y
en colaboración con los demás. Los miembros de una
familia sólo alcanzan una auténtica felicidad no cuando
todos se sacrifican para que solamente uno se realice o
cuando sólo una persona dicta el camino de los demás,
sino cuando todos aportan y deciden caminar juntos,
conscientes de sus interrelaciones, pues la decisión de uno
afecta el caminar de los demás. Lo mismo pasa en la
comunidad internacional, no puede haber países que, a
costa de otros, sigan acumulando riquezas mientras que
se deje a los demás sin la oportunidad de un verdadero
crecimiento. En conclusión, si todo está relacionado, todas
y cada una de nuestras decisiones son importantes ya que
cada una de ellas genera consecuencias:

«Las relaciones que constituyen lo humano nos indican
que todo está interconectado, que no es posible actuar en
uno de los ámbitos sin que tenga efectos en los otros. Esto
mismo es lo que el paradigma tecnocientífico ha
establecido, que no hay vínculos, que no hay causalidad,
que no hay consecuencias. Sin embargo, ser humano es
aceptar que hay consecuencias. Mi acción de comprar
este o aquel producto, de comprar en general, tiene unas
consecuencias en el medio natural y en los otros que se
ven afectados por la decisión […] Será necesario cargar a
cada uno con las consecuencias de sus deseos, porque las
acciones tienen arreglo material, los deseos sólo tienen un
arreglo moral».7

3. Un cambio de paradigma. Esta tarea, como propuso el
Papa Francisco, consiste en cambiar la mentalidad de
«dominadores» por la del «don y servicio», y el
individualismo que está ligado al deseo egoísta, por el
valor del «bien común». En cuanto lo primero, un claro
ejemplo está en nuestra relación con la naturaleza donde
la mentalidad de dominación nos lleva a la explotación
exagerada de los recursos, al mercadeo de cualquier bien
natural, a la depredación del ecosistema sin importar la
flora o fauna que pueda habitar ahí generando
consecuencias  devastadoras.  Mientras  que  la  lógica  del

17
Herencia del Papa Francisco

Número 54



don es poder posicionarme frente y dentro de la tierra
precisamente como nuestra casa común, apropiarme de
este hogar no para deteriorarlo sino para preservarlo, caer
cuenta de que ha sido un don el que tengamos las
condiciones que la existencia de la vida exige y que
gracias a éstas es posible la vida como la conocemos. Dios
nos ha puesto ante de la creación como administradores
de la misma haciéndonos responsables de ella.

Por otro lado, la lógica del dominio y el individualismo nos
ha llevado, no sólo a relacionarnos de manera incorrecta
con el medio ambiente, sino también entre nosotros. «La
lógica del dominio está subrogada a la lógica del deseo.
Mis deseos me dominan y me llevan a dominar el medio
natural y a los otros seres humanos. Por eso, es necesario
liberar al hombre de esta lógica mediante la lógica del
don, la misericordia y el amor».8

El individualismo forma parte de la cultura del descarte
que busca deshacerse de todo aquello  que no le es útil o
le estorba.  Velar sólo  por mi deseo  nos ha conducido  a
vivir en condiciones de violencia e injusticia. Ante esta
realidad compleja es necesario recuperar el principio del
bien común que «implica que lo que somos y tenemos es
fruto de la vida conjunta y que nadie puede apropiarse
aquello que es común. Nadie puede apropiarse el sol o el
agua, la tierra o la luz».9

Caminar hacia el bien común es discernir juntos lo que
conviene a todos, no a la mayoría dominante, sino en pro
de la dignidad humana, a favor de generar mejores
condiciones de vida para todas las personas, cambiar un
modelo injusto y excluyente por uno más equitativo que
ponga como centro a la persona misma pues «detrás de
la crisis ecológica existen estructuras de pecado que la
favorecen, pero también personas concretas que
colaboran con tales estructuras y para lo que se necesita
conversión y compromiso por la transformación».10

El Papa Francisco ha dejado un gran legado que vincula la
fe con el compromiso social buscando una opción
preferencial por los pobres y excluidos tal como lo hizo
Jesús. A nosotros nos toca valorar y aprovechar dicha
herencia, colocándonos, ya sea dentro del sistema que
fomenta el individualismo y la cultura del descarte o
promoviendo una sociedad más justa, solidaria y que vele
por la dignidad del ser humano.

Diác. José Pablo Lara Chávez 

REFERENCIAS

1. Pérez A. Bernardo, “Ecologia integral. Una lectura de
Laudato Si’ desde el capitalismo neoliberal”, Rev.
Miscelánea Comillas, vol. 74, núm. 145 (2016), p. 287
2. Pérez A. Bernardo, op.cit., p. 294
3. Pérez A. Bernardo, op.cit., p. 302
4. Pérez A. Bernardo, op.cit., p. 303
5. Sáns Enrique y Giménes-Rico, Cuidar la tierra, cuidar de
los pobres. Laudato Si’ desde la teología y la ciencia, Sal
Terrae, España, 2005, p. 25.
6. Pérez A. Bernardo, op.cit., p. 304
7. Pérez A. Bernardo, op.cit., p. 305
8. Pérez A. Bernardo, op.cit., p. 306
9. Pérez A. Bernardo, op.cit., p. 307
10. Sáns Enrique y Giménes-Rico, op.cit., p. 122

18
Herencia del Papa Francisco

Número 54



Durante sus años como sucesor de san Pedro, Francisco
defendió la importancia de los jóvenes en la vida de la
Iglesia y la sociedad. Por ello, convocó al Sínodo de los
Obispos para hablar sobre la realidad de los jóvenes y la
necesidad de brindarles un acompañamiento que les
permita descubrir su vocación como discípulos de Cristo. Y
como sus antecesores, continuó con la celebración de las
Jornadas Mundiales de la Juventud: Río de Janeiro (2013),
Cracovia (2016), Panamá (2019) y Lisboa (2023), en las que
se encontró con millones de jóvenes de diversas latitudes.
Además, durante sus viajes apostólicos, buscó reunirse
con los jóvenes de cada nación, para recordarles que,
siendo ellos la esperanza de la Iglesia y de la humanidad,
deben vivir sin temor, y con la valentía de los discípulos de
Cristo, hacer lío para construir una sociedad más fraterna.
Cabe mencionar que Francisco fue pionero en el uso de los
medios de comunicación para responder a las inquietudes
de los jóvenes, abordando temas como la vivencia de la fe,
el compromiso con los necesitados, la sexualidad humana,
el uso de los medios y las redes sociales, y la actividad de
los jóvenes en el desarrollo de la sociedad. 

Para comprender la importancia de los jóvenes en el
pensamiento de Francisco, sería conveniente conocer, no
sólo los discursos pronunciados durante las audiencias o
los encuentros masivos, sino también otros documentos,
tales como, la Exhortación Apostólica «Christus vivit» o los
mensajes para las Jornadas de la Juventud.

Es necesario señalar que no sólo los jóvenes fueron
importantes para Francisco; también él se convirtió en un
referente para los jóvenes, sobre todo, por su capacidad
para comprender sus crisis y problemas; su actitud de
escucha para atender y acompañar sus búsquedas e
inquietudes; su presencia paternal que invitaba a
colaborar en la construcción de una Iglesia de puertas
abiertas  y  una  sociedad  fraterna;  y  su  palabra  siempre

oportuna, para mantener encendida la llama de la
esperanza. De manera sintética, presentaremos diez
frases del Papa Francisco que se han quedado grabadas
en el corazón de la juventud.

«HAGAN LÍO»

Posiblemente, es la más recordada. Pronunciada durante
la Jornada Mundial de la Juventud en Río de Janeiro, a sólo
unos meses del inicio de su ministerio. Francisco pidió a los
jóvenes que hicieran lío saliendo a las calles para
proclamar la Buena Nueva, dejando a un lado la
mundanidad, el clericalismo y la autorreferencialidad que
ha llevado a los cristianos a vivir encerrados en la
comodidad de sus obras e instituciones. Dado que
Francisco estaba convencido de la sensibilidad de los
jóvenes ante la injusticia, hacer lío implicaba salir para
luchar por la dignidad humana, especialmente de aquellos
que no son tomados en cuenta en la cultura del descarte.
«Hacer lío» no es una simple muletilla, sino una llamada a
la acción para llevar la fe y la esperanza a las periferias de
la historia. Cabe mencionar que la invitación de «salir» se
convirtió, no sólo en un llamado a los jóvenes, sino a todos
los fieles pues más adelante señalará en «Evangelii
Gaudium» que para anunciar la Buena Nueva es necesario
salir: salir de la comodidad y salir de sí mismo hacia las
periferias de la historia.

«NO TENGAN MIEDO»

En repetidas ocasiones, Francisco invitó a los jóvenes a
vivir sin temor para hacer realidad sus sueños. Sabiendo
que los seres humanos tenemos capacidad de soñar con
un mejor futuro, recordó que los jóvenes deben cambiar el
mundo y construir una sociedad en la que sea posible la
justicia y la paz. Aunque en esta búsqueda puedan
encontrar dificultades, motivó a los jóvenes a vencer el
miedo, que es una actitud dictatorial que produce parálisis
y frustra la vida. Para vencer el miedo, es necesario
recordar la presencia de Jesús que nunca nos abandona,
sino que nos mira con amor y nos acompaña en cada
momento. Así mismo, los invitó a no tener miedo de
compartir la esperanza y la alegría de Cristo resucitado.

«USTEDES SON LA ESPERANZA»

Francisco aprovechó sus encuentros con los jóvenes para
recordarles que ellos son la esperanza, no sólo de la Iglesia
sino de la humanidad. En su mensaje para la XXVIII
Jornada  Mundial  de la  Juventud,  señaló que  «la juventud

19
Herencia del Papa Francisco

Número 54

¡JÓVENES: USTEDES SON LA ESPERANZA!



es un tiempo lleno de esperanzas y sueños, alimentados
por las realidades que enriquecen la vida: el esplendor de
la creación, las relaciones con los seres queridos, las
expresiones artísticas y culturales, los conocimientos
científicos y las iniciativas que promueven la justicia, la
paz y la fraternidad». No obstante lo anterior, Francisco
reconoció que existen situaciones que los abruman, tales
como la violencia, la ruptura familiar, las ideologías
contemporáneas o la incapacidad de ser escuchados por
los adultos, las cuales, son causa de desesperación y
depresión que muchas veces conduce al suicidio. Pero a
pesar de todo, es necesario mantener la llama de la
esperanza; recordando que después del terrible viernes
santo, brotó la vida nueva. Esta es la esperanza que
Francisco presentó a los jóvenes: la presencia de un Dios
que no abandona nunca a la humanidad. Y manteniendo
encendida la llama de la esperanza, los invitó a transmitir
esa misma luz a aquellos que viven tristes. En el mensaje
citado les decía: «No tengan miedo de compartir la
esperanza. La chispa que se ha encendido en ustedes,
cuídenla, pero al mismo tiempo dónenla. No podemos
guardar la esperanza sólo para nosotros, como un bonito
sentimiento; acérquense a sus amigos que aparentemente
sonríen pero por dentro lloran, pobres de esperanza».

«CRISTO VIVE Y TE QUIERE VIVO»

Francisco invitó a los jóvenes a buscar el encuentro con
Jesús. Y es que, como había señalado Benedicto XVI, Jesús
no es una teoría sino una persona que se debe conocer
para envolverse en la maravilla de su existencia. Acercarse
a Jesús permitirá contemplarlo en su pasión y abrazarlo en
su resurrección. Si Cristo ha resucitado, quiere decir que
está vivo; y si está vivo, puede transformar nuestra historia
pues desea la vida para todos: su presencia nos estimula y
nos lanza hacia una vida verdaderamente plena, incluso
en medio de las contrariedades de la historia. Esta es la
buena noticia de la resurrección: «Que en todas las
situaciones oscuras o dolorosas hay salida» (CV 104) pues,
aunque todo parecía concluido tras sepultar el cuerpo de
Jesús y se cerraban las puertas de la esperanza, Dios que
tiene siempre la última palabra, lo levantó de la muerte
para que con él, todos pasemos de la muerte a la vida.
También el Papa recordó que la vida que Jesús da a los
seres humanos no está condicionada por una vida de
perfección; es su amor lo que lleva al ser humano a la vida,
a pesar, incluso, de los errores personales.

«UN JOVEN QUE NO ES CREATIVO ES UN MUERTO EN VIDA»

El sábado 5 de octubre de 2024, en un videomensaje
enviado a los jóvenes españoles reunidos en el «Madrid live
meeting» como preparación al Jubileo de la  esperanza,
Francisco les invitó a no detenerse en la búsqueda de sus

20
Herencia del Papa Francisco

Número 54

sueños, sino a ser creativos en el desarrollo de su vida,
para no estar muertos en vida. Señaló que, para estar en
movimiento es necesario «hacer lío» con un barullo que
nace de los buenos ideales. Y en este proceso, deben
escuchar la sabiduría de los viejos pues «un árbol sin
raíces no tiene savia».

«QUIEN AMA NO SE QUEDA DE BRAZOS CRUZADOS»

Esta sentencia fue repetida durante varios encuentros. Y
quedó escrita en su mensaje a los voluntarios de la
Jornada Mundial de la Juventud de Lisboa. Francisco
insistió que los jóvenes son agentes de cambio, el cual,
sólo es posible mediante la vivencia del amor pues el amor
ha de ser impulso para la acción y el compromiso. «El que
ama no se queda de brazos cruzados; el que ama sirve, el
que ama corre a servir, corre a comprometerse en el
servicio a los demás». Para Francisco, el servicio implica
establecer un compromiso para construir una sociedad
con valores que tenga como característica la unidad y el
bien común, especialmente con los más necesitados.

«NUNCA PIERDAN LA CONEXIÓN CON CRISTO»

El 22 de enero de 2024, al presentar la nueva versión del
catecismo para los jóvenes, Francisco señaló que la vida
cristiana debe proceder de un encuentro con Cristo que
ha de mantenerse durante toda la vida. Valiéndose del
caso de un joven que se pone de mal humor cuando a su
celular se le acaba la batería o pierde la señal de internet,  
Francisco invitó a los jóvenes «a no perder nunca la
conexión con Cristo» pues vendría el mal humor, faltaría la
fuerza y todo se empezaría a ver mal. Sin la conexión con
Jesús, se frustran los sueños y viene el mal humor. Al
perder la señal con Cristo, muchos sienten que no tienen
nada que aportar a la sociedad y quedan como perdidos.
Señaló que la «contraseña» para mantener la conexión, es
cuestionarse continuamente qué haría Jesús ante las
situaciones  que  se van  enfrentando:  en  la escuela,  en la
universidad, en la calle o en el trabajo; en otras palabras,



para mantener esa conexión es necesario asumir los
mismos sentimientos de Cristo para responder a las
situaciones cotidianas de la historia. 

«JÓVENES, LA IGLESIA LOS NECESITA»

Con frecuencia, Francisco recordaba a los jóvenes que
ellos son la esperanza de la Iglesia y de la humanidad. En
un videomensaje con ocasión de la Jornada Mundial de la
Juventud de Lisboa, mencionó que «la Iglesia no es sólo un
grupo de la tercera edad ni únicamente un grupo juvenil»;
así mismo, precisó que «si la Iglesia se convierte en una
comunidad de viejos, tarde o temprano va a morir». Y
recordando a san Juan Pablo II, señaló que si los viejos
conviven con los jóvenes, renovarán su juventud. Para no
envejecer, la Iglesia necesita de los jóvenes. Y en Lisboa,
señaló que «necesitamos de los jóvenes; necesitamos su
creatividad, sus sueños y su valentía, su simpatía y sus
sonrisas,  su alegría contagiosa y esa pizca de locura que
saben llevar a cada situación y que ayuda a salir del sopor
de la rutina y de los esquemas repetitivos en los que a
veces encasillamos la vida». Más adelante, mencionó que
la Iglesia está con los jóvenes y los necesita para
rejuvenecer, explorar nuevos senderos y volverse más
alegre y acogedora. No obstante, aunque son necesarios
en la Iglesia, el 11 de agosto de 2018, durante una vigilia de
oración en el Circo Massimo de Roma, les pidió no olvidar
su pertenencia a la comunidad: caminar solos permite
avanzar más rápido pero nos desvincula de la historia; por
eso, es necesario caminar con los hermanos, «caminar
juntos nos convierte en un pueblo, el pueblo de Dios. Y este
pueblo nos da seguridad, la seguridad de pertenecer al
pueblo de Dios». Y recordando un proverbio africano,
explicó que «si quieres ir rápido, corre solo; pero si quieres
ir lejos, ve con alguien».

«NO SE METAN EN LA COLA DE LA HISTORIA»

Francisco pidió a los jóvenes ser protagonistas de la
historia. Recordando el testimonio de Jesús, solía decir que
él no se quedó mirando, sino que, asumió un protagonismo
transformador. A los jóvenes chilenos reunidos en Maipú,
en enero de 2018,  les invitó  a  asumir responsablemente el
desarrollo de su historia, convencido de que el corazón de
los jóvenes sueña a lo grande. Recordó que, cuando
sucede una catástrofe, los jóvenes tienen una enorme  
capacidad para movilizarse, lo que manifiesta la
generosidad de sus corazones. Les pidió que nunca
abandonen  los  sueños  que  les  llevan a luchar por nobles
ideales, ni siquiera ante la presión de los más viejos que,
«con cara de sabiondos» los hacen olvidar sus sueños de
transformación, aceptando que nada se puede cambiar
porque la injusticia y la maldad son parte natural de la
convivencia  humana. Y  el  5  de  noviembre  de  2022, a los

jóvenes del Reino de Baréin, les habló de la hermosura de
dejar una buena huella en el camino, preocupándose por
la comunidad, por los compañeros de clase y del trabajo, y
por la casa común. Por eso es necesario asumir el
protagonismo desde la cultura del cuidado, sólo así será
posible hacer crecer la semilla de la fraternidad.

«SUEÑEN Y CUENTEN SUS SUEÑOS»

Francisco invitó a los jóvenes a no perder la capacidad de
soñar, ni siquiera cuando parece que sus anhelos no se
hacen realidad. «Aunque la vida les corte el camino,
sueñen y cuenten sus sueños, hablen de las cosas que
desean porque cuanto más grande sea la capacidad de
soñar, se estará recorriendo el camino». Durante su viaje a
Cuba en 2015, señaló con determinación que «si un joven
no es capaz de soñar, estará clausurado para sí mismo».
Aunque a veces se sueñan cosas que nunca van a suceder
Francisco señaló que es necesario «soñarlas, desearlas,
buscar horizontes y abrirse a cosas grandes; soñar que el
mundo puede ser distinto». Así mismo, precisó que,
aunque es comprensivo pensar que lo más conveniente es
conformarse con lo que se tiene, con cosas más pequeñas
pero realistas y más al alcance de las posibilidades
personales, se debe tener cuidado de no caer en la
tentación de la desilusión que paraliza la inteligencia y la
voluntad, ni en el pesimismo radical frente a la posibilidad
de alcanzar lo soñado; pues estas actitudes «acaban en
una huída de la realidad hacia paraísos artificiales o llevan
a un encerramiento en el egoísmo personal que no quiere
escuchar el grito de justicia, de verdad y de humanidad
que se alza a nuestro alrededor y en nuestro interior».

P. Eloy Medina Torres.

21
Herencia del Papa Francisco

Número 54



INTRODUCCIÓN

Estamos inmersos en el acontecimiento Pascual: la
Resurrección y vida plena del acontecimiento definitivo de
Jesús de Nazaret que abre para siempre el cambio
histórico más radical: La época mesiánica universal. La
Pascua del Papa Francisco, es decir, el paso de Francisco
en y con la Iglesia, Pueblo de Dios de frente a una realidad
histórica compleja y desafiante por múltiples motivos y
situaciones imponderables. La pascua presente y
desafiante de la Sinodalidad, el paso del Pueblo de Dios en
medio de nuestra historia actual con la mira bien puesta
en la capacidad del Espíritu Santo para dar respuestas
creativas a lo largo de nuestro mundo actual. 

Lo que une estos tres acontecimientos teologales e
históricos es nada menos que el acontecimiento fundante
que echó a andar la revelación histórica de Dios, es decir:
La liberación de la opresión en Egipto, los cuarenta años
de camino compartido entre Yahvé, Moisés y el Pueblo en
una interrelación e interacción constantes y la entrada en
la tierra con Josué, quién como primera actitud celebró
con el pueblo, la Pascua, los panes ácimos y grabó en
Jericó el texto de la Torah como guía fundamental del
Pueblo para mantener su actoría como compañero de
Dios en el camino de la otra historia.
 
Ese es nuestro origen irreversible, inconfundible y
determinante. Esto se debe a unas coincidencias que
ahora estoy hilando no por casualidad sino por fidelidad a
nuestros orígenes. El Tetrateuco de la Sinodalidad, es
decir, Éxodo-Levítico-Números y el enorme final en
transición, el Deuteronomio, al cual, no sin razón muchos
exégetas le denominan el Testamento de Moisés al
despedirse de una historia, pero vigente para siempre en
la otra historia.  

Jesús de Nazaret, bautizado por el Espíritu en el Jordán, el
profeta del Reino, el Crucificado Revelador, el Resucitado y
Señor de la historia quedó narrado como acontecimiento
definitivo en las cuatro versiones que llamamos Los
Evangelios y en una estructura literaria cuadriforme
constante y decisiva tal como aparece en el discurso de
Pedro en casa de Cornelio, donde inicia de forma
constante la fundamentación de la tradición cristiana
para siempre (Hech 10, 34 - 48).

El Papa Francisco, dejó a la Iglesia un desafío en una
sinfonía en cuatro movimientos: la Encíclica sobre la
esperanza, la encíclica sobre el amor, la encíclica sobre la
ecología y la encíclica sobre la fraternidad universal. El
quinto elemento, ya no es un escrito suyo, sino una
declaración de que ese documento: El Sínodo de la
Sinodalidad es ahora la pauta para el Pueblo de Dios en
nuestros tiempos. 

La recuperación de la memoria no es sinónimo de un acto
psicológico del recuerdo; la memoria no repite el pasado,
lleva consigo un acto fundamental que es la fidelidad
creativa. Recupera la identidad originaria, analiza por vía
de discernimiento en el Espíritu los desafíos del presente y
en ese mismo tono de discernimiento descubre las
alternativas y las propone como proyecto común para
todo el Pueblo de Dios. No es posible una Sinodalidad real
y reveladora sin La Memoria.

EL MIDRASH HEBREO
COMO PAUTA HERMÉUTICA PARA LA SINODALIDAD

El Midrash fue definido por un gran exégeta con gran
precisión: «El Midrash es la capacidad del pueblo para
mantener vigente la Palabra de Dios en y de frente a
circunstancias históricas cambiantes».
 
El axioma fundamental es que el pueblo realiza el Midrash,
pero a la inversa es más agudo: el Midrash mantuvo
vigente al Pueblo. El Pueblo es el sujeto actor, escogido por
Dios, para realizar la revelación histórica que acontece a
dos manos: Dios, Yahvé con su pueblo y el Pueblo como
compañero de Dios Yahvé en un ámbito común que es la
historia con su dinamismo desafiante. 

Pongo un paradigma fundante: la deportación a Babilonia
y el exilio babilónico fueron un caos histórico para Israel.
Las estructuras religiosas, políticas, económicas y el sujeto
pueblo se vinieron abajo en una caída estrepitosa que en
el primer momento fue vivida como el final de la historia.

22
Herencia del Papa Francisco

Número 54

REFLEXIONES SOBRE EL SÍNODO DE LA SINODALIDAD



Sin embargo, la fidelidad de Yahvé no había menguado,
aunque su compañero de viaje por la historia se había
hundido debido a sus propias contradicciones. El Espíritu
de Yahvé volvió a despertar la profecía de una manera
álgida y creativa. Baste recordar el aporte definitivo de
quien solemos llamar el Deutero-Isaías: Poeta, Teólogo y
Profeta del pueblo y para el pueblo, quien logró la hazaña
de refundar el camino de la historia con una inmensa
capacidad de relectura, del Midrash. Y para calar las
tintas en tono de sorpresa, no conocemos su nombre;
decidió revelar su personalidad sólo a través de sus
escritos que fueron conservados por el pueblo que se los
tomó en serio: los escuchó, los leyó, los comentó y tomó las
decisiones más audaces para remontar el caos en su
historia. 

Notamos inmediatamente en una lectura atenta que el
Deutero Isaías realiza una gran y profunda
intertextualidad con la obra del Isaías mayor, el
jerosolimitano. No la repite, aunque la conoce bien y con
detalle; se trata de un proceso de fidelidad creativa ante
circunstancias históricas que no eran las que había vivido
su mentor. 

El Midrash hebreo significa buscar, encontrar, descubrir,
pronunciar y actuar. No es un momento, sino una
secuencia armónica. Se trata de un proceso pleno, en
vistas a una representación creativa de la herencia
original del pueblo y a una actuación audaz
correspondiente. El pueblo no es objeto, sino el sujeto que
recupera su capacidad de delinear la historia en alianza
con Dios, con el impulso del profeta y con la convicción de
que es sujeto actor en su mejor expresión. 

El Midrash tiene dos alas: La Haggadá es la primera, es la
proclamación de los orígenes, el acontecimiento fundante
y  crea  en  los  escuchas   o   en  los  lectores  un  momento

álgido que llamamos la contemplación. Entrar en estado
de contemplación de aquello que es lo fundante en la
historia de la revelación. Tiene dos momentos internos
iinseparables, por una parte, el asombro y el
encantamiento por las maravillas que Dios, nuestro Padre,
pone en acto en la historia; por la otra parte, es el
momento donde se experimenta el horror en la vida del
pueblo y en la historia en general, la visión de la injusticia
como caos en la historia. «Él esperaba de ellos el derecho,
y solo hubo asesinatos; esperaba justicia y sólo hubo gritos
de dolor» (Is 5, 1 - 7); 

La otra ala, se llama Halakáh, se trata de la praxis creativa
y consecuente como pueblo, de frente a los desafíos de la
historia. Se trata de un pueblo en marcha, es decir, de la
Sinodalidad que se traduce en acontecimiento revelador.
Es la maduración de la historia en vías de plenitud
escatológica. 

Como decía Abraham J. Heschel. Una Haggadá sin
Halakáh es puro engaño o ilusión; y una Halakáh sin
Haggadá es puro activismo repetitivo sin creatividad.

LA ITINERANCIA 
COMO CLAVE HISTÓRICA DEL EVANGELIO EN ACTO

Todos sabemos que en la historia de la vida religiosa
aparecieron, por la acción del Espíritu Santo, varias
congregaciones con una actitud religiosa novedosa y
desconcertante: las órdenes religiosas mendicantes e
itinerantes. (Franciscanos, Dominicos y otras más). Se
trata de un acontecimiento fundamental que rompe el
esquema sedentario, por ejemplo, de los Benedictinos,
para abrir dentro del Pueblo de Dios una recuperación de
una verdad fundamental: El Evangelio en el camino de la
historia.

23
Herencia del Papa Francisco

Número 54



¿Quién de nosotros no se recuerda que una característica
fundamental de San Pablo de la Cruz fue nada menos que
la itinerancia? Los Pasionistas, desde la perspectiva del
fundador, tenemos una clave fundamental a favor del
Pueblo de Dios, de la Iglesia de Dios: la itinerancia en
medio del pueblo y la contemplación que da pie al
discernimiento comunitario en el Espíritu. 

Lamentablemente, este renglón fundamental de nuestra
espiritualidad, ha quedado un poco, o un mucho, en el
olvido, ha sido dejado de lado para asumir otros
elementos que caracterizan el ministerio sacerdotal actual
en las personas y en la congregación. 

El Midrash hebreo cristiano y la itinerancia son en su raíz
última: Profecía en acto por parte del Espíritu Santo en
medio del Pueblo de Dios que es verdadero y auténtico
sujeto de evangelización. 

Como lo repite muchas veces el documento de la
Sinodalidad, el pueblo de Dios en Sinodalidad es nada
menos que profecía en movimiento y ello viene no de un
carisma o de otros,  sino del Bautismo que es la suprema
dignidad de cada uno de los miembros del Pueblo de Dios.

LAS RESISTENCIAS O MIEDOS
A LA ITINERANCIA - SINODALIDAD 

En nuestras sociedades actuales permea una actitud
global comúnmente aceptada bajo los pseudo valores de
la eficacia, la seguridad y la ganancia. Detrás de ello,
como afirma Byung Chul-han, se intenta esconder el
miedo al otro. El otro, el encuentro con el otro es un
elemento inicialmente negativo, lleva consigo una
negatividad desafiante: el otro no soy yo, pero sin el otro
yo no soy yo y tampoco puede dar el salto, por la escucha
y la palabra en la conversión, el salto cualitativo al
«nosotros» que es un modo fundamental de humanización
en su mejor expresión. 

Detrás de ello, aparece el otro miedo estructural, el miedo
al Otro más otro, es decir, a la Alteridad Trascendente y
Trascendental que es la fuente de donde surge la novedad
humanizadora que llamamos el Pueblo de Dios en marcha. 

CONCLUSIÓN

Estas breves líneas intentan simplemente compartir un
punto de partida que hoy, desde los hermanos que
participaron en el Sínodo de la Sinodalidad bajo el impulso
del Papa Francisco, nos está poniendo en nuestras manos
la  necesidad   de  recuperar  nuestro  origen   en  el  primer
paradigma  del cristianismo,  de la época mesiánica,  para

24
Herencia del Papa Francisco

Número 54

mantener como actitud fundante en nuestro mundo: la
Fidelidad Creativa. 

P. Octavio Mondragón Alanís



INTRODUCCIÓN

En el contexto educativo actual, caracterizado por
significativos cambios sociales, emocionales y
tecnológicos, el carisma pasionista se presenta como una
guía valiosa para apoyar el desarrollo formativo de niños y
adolescentes. Integrar la espiritualidad centrada en el
Crucificado con los avances de la psicología educativa y
las herramientas digitales no sólo enriquece las prácticas
pedagógicas, sino que también permite atender de
manera integral las demandas de la comunidad escolar.

Este artículo plantea una visión integradora y reflexiva
sobre tres aspectos esenciales: el carisma pasionista
entendido como una pedagogía basada en la compasión,
la psicología educativa como disciplina que acompaña el
bienestar emocional y la cultura digital como recurso para

generar experiencias de aprendizaje significativas. La
combinación de estas dimensiones impulsa una
renovación profunda de la misión educativa pasionista,
fundamentada en una espiritualidad encarnada que
acoge el sufrimiento humano y lo transforma en
esperanza.

1. EL CARISMA PASIONISTA 
    COMO PEDAGOGÍA DE LA COMPASIÓN

San Pablo de la Cruz, fundador de la Congregación de la
Pasión, entendió la conmemoración de la Pasión de Cristo
como un continuo ejercicio de contemplación unido a una
acción llena de compasión. En sus cartas expresaba que
«la verdadera sabiduría del corazón se aprende en la
escuela del Crucificado» (Carta 1). Esta sabiduría no es
teórica, sino que tiene un profundo sentido pedagógico:
invita a reconocer a Cristo en el sufrimiento de los demás y
a transformar el aula en un espacio sagrado donde se
practique la escucha, el consuelo y la dignificación.

Para la escuela pasionista, la cruz trasciende su
significado religioso tradicional y se convierte en una
auténtica cátedra de vida: enseña a acompañar el dolor, a
encontrar sentido en medio de las pruebas, a cultivar la
resiliencia y a educar desde una ternura profunda y
radical. Los colegios pasionistas están llamados a ser
comunidades que forman personas con corazones firmes
y compasivos, capaces de mirar con misericordia y actuar
con justicia.

2. LA PSICOLOGÍA EDUCATIVA:
     CIENCIA DEL ACOMPAÑAMIENTO INTEGRAL

La psicología educativa, desde una perspectiva
humanista, proporciona recursos valiosos para entender el
desarrollo emocional, cognitivo y social de los estudiantes.
Viktor Frankl (1991), psiquiatra y creador de la logoterapia,
sostenía que «quien tiene un motivo para vivir puede
soportar    casi   cualquier   circunstancia».    Esta   idea   se

25
Educar en el carisma Pasionista

Número 54

ACOMPAÑAR, 

COMPRENDER Y TRANSFORMAR:

EL CARISMA PASIONISTA, 

LA PSICOLOGÍA EDUCATIVA 

Y LA CULTURA DIGITAL 

EN LA MISIÓN ESCOLAR



conecta profundamente con el carisma pasionista, que
entiende el acompañamiento como la ayuda para que la
persona encuentre un sentido, incluso en medio del
sufrimiento.

Educar con propósito implica atender el bienestar
emocional del alumnado, reconocer y validar sus
sentimientos, y enseñarles a manejar emociones como el
miedo, la frustración o la soledad. En este sentido, la
escuela se transforma en un espacio con función
terapéutica, donde el docente se convierte en una
presencia significativa. Daniel Goleman (1996) subraya que
la inteligencia emocional es clave para el éxito tanto
personal como en las relaciones, más allá del rendimiento
académico. Por ello, la formación de los profesores en
habilidades socioemocionales es fundamental.

3. LA CULTURA DIGITAL:
     ALIADA PEDAGÓGICA Y PASTORAL 

La era digital ha revolucionado las maneras en que se
aprende, enseña y se interactúa. Cuando se emplean
adecuadamente, las tecnologías digitales pueden
convertirse en valiosos aliados para la labor educativa
pasionista, siempre que se integren desde una perspectiva
centrada en el ser humano. No se trata simplemente de
usar tecnología por sí misma, sino de diseñar experiencias
educativas que fomenten el pensamiento crítico, la
creatividad y el desarrollo de un propósito significativo.

Según Area, Gros y Marzal (2012), «la literacidad digital
también incluye la habilidad para discernir, interpretar y
generar conocimiento en ambientes digitales» (p. 63). Por
ello, la escuela pasionista tiene la responsabilidad de
formar ciudadanos digitales que actúen con ética,
reflexión y solidaridad. Estrategias como la gamificación,
el aprendizaje basado en proyectos y el empleo de
plataformas colaborativas, cuando se aplican con
intención, pueden favorecer un aprendizaje profundo y
relevante.

4. ESPIRITUALIDAD ENCARNADA EN ENTORNOS DIGITALES

Una cuestión compleja es cómo mantener y transmitir el
carisma pasionista en un entorno virtual. La espiritualidad
centrada en el Crucificado trasciende las barreras físicas y
puede manifestarse a través de la manera de
comunicarse, la intención detrás del contenido y la
calidad de la relación educativa, incluso cuando se da a
través de una pantalla.

Tapia (2023) señala que «la inteligencia artificial debe
servir para fortalecer la dimensión humana en la
educación,   no   para   reemplazarla»  (p. 88).   Por   ello,   el

desafío consiste en preparar a los docentes para que
utilicen las tecnologías de la información y la
comunicación no sólo con habilidades técnicas, sino
también con un enfoque espiritual y vocacional,
preservando el vínculo humano y el acompañamiento
cercano en los espacios digitales.

5. PROPUESTASPARA COLEGIOS PASIONISTAS 

Para hacer vida el carisma pasionista en el contexto
educativo actual, es fundamental traducir su
espiritualidad en acciones pedagógicas concretas que
integren la dimensión emocional, tecnológica y pastoral. 

26
Educar en el carisma Pasionista

Número 54



Las siguientes propuestas buscan ofrecer caminos viables
y significativos para que los colegios pasionistas
respondan a los desafíos del siglo XXI, formando
comunidades educativas que acompañen, transformen y
sanen desde el corazón traspasado de Cristo.

Incorporar programas de educación emocional que
integren tanto aspectos psicológicos como la
espiritualidad propia del carisma pasionista.
Emplear recursos digitales para desarrollar materiales
pastorales, testimoniales y educativos, tales como
videos, podcasts y blogs.
Fomentar tutorías en línea adaptadas a las
necesidades individuales, enfocadas en el apoyo
emocional y el acompañamiento en el discernimiento
vocacional.
Formar a los docentes en el manejo de tecnologías
desde una perspectiva que priorice el enfoque
humanista y espiritual.
Establecer espacios virtuales dedicados a la oración, la
reflexión y el acompañamiento, dirigidos a estudiantes
y sus familias.

CONCLUSIÓN

El carisma pasionista, la psicología educativa y el uso
adecuado de las tecnologías digitales no deben
entenderse como elementos separados o independientes,
sino como aspectos interrelacionados que, al integrarse,
fortalecen una misión educativa completa y coherente. En
el contexto actual, educar desde el corazón traspasado
implica mucho más que transmitir conocimientos:
significa ofrecer un acompañamiento lleno de compasión,
fundamentado en el entendimiento científico del
desarrollo emocional y cognitivo, y potenciado por la
creatividad que brindan las herramientas digitales.

Las escuelas que se inspiran en el carisma pasionista
tienen el desafío y la responsabilidad de convertirse en
espacios donde se cultive el sentido profundo de la vida, se
brinde consuelo ante las dificultades y se siembre
esperanza en medio de la complejidad de un mundo cada
vez más fragmentado y mediado por la tecnología. Este
enfoque integral permite no sólo formar estudiantes
competentes académicamente, sino también personas
capaces de enfrentar los retos emocionales y sociales con
fortaleza, empatía y un compromiso auténtico con la
justicia y la solidaridad.

De este modo, la combinación de espiritualidad, psicología
educativa y recursos digitales abre un camino renovado
para la educación, donde la tecnología es una
herramienta al servicio de la persona y la misión
pasionista  se actualiza en su esencia para responder a las

necesidades contemporáneas. Así, la educación
pasionista se reafirma como un faro que ilumina no sólo el
conocimiento, sino también el corazón y el espíritu de
quienes forman parte de la comunidad educativa.

P. Javier Antonio Solís Basilio

REFERENCIAS

Area, M., Gros, B., & Marzal, M. (2012). Alfabetización digital
y competencias informacionales. Barcelona: Gedisa.
Frankl, V. E. (1991). El hombre en busca de sentido. Herder.
Goleman, D. (1996). Inteligencia emocional. Editorial Kairós.
San Pablo de la Cruz. (s.f.). Cartas completas. Roma: Curia
General Pasionista. (Cartas 1 citada).
Tapia, J. L. (2023). IA y educación: desafíos para la
formación integral. Revista Educación y Tecnología, 12 (2),
85-95.
Hernández, M. (2019). Escuelas con alma: Educación
emocional y espiritual en la infancia. Narcea

27
Educar en el carisma Pasionista

Número 54



Como hicimos en el número anterior del Boletín
Informativo de la Provincia de Cristo Rey (núm. 53),
presentamos la segunda catequesis sobre el Año Jubilar
de la Esperanza, convocado por el Santo Padre Francisco,
titulada: «El Jubileo: tiempo de gracia, liberación y
memoria desde la Cruz», escrita por el Coh. Ricardo Meraz
Marín. Que sea de utilidad para vivir intensamente este
Año Santo. 

La Iglesia, en su caminar histórico, celebra los Jubileos
como momentos privilegiados de gracia, conversión y
renovación. No son simplemente efemérides, sino
verdaderos «kairós», es decir, tiempos favorables, donde
Dios se revela como misericordia y redención. Desde el
carisma pasionista, el Jubileo adquiere una dimensión aún
más profunda, pues se conecta directamente con el
misterio de la Cruz, lugar donde se manifiesta en plenitud
el amor salvífico de Dios. 

El término «Jubileo» proviene del hebreo yōbēl, que
significa «cuerno de carnero», el cual, es utilizado para
anunciar este tiempo especial (cfr. Lv 25,9). El Jubileo tiene
su origen en el Antiguo Testamento, particularmente en el
capítulo 25 del libro del Levítico, donde Dios instruye a
Moisés: «Santificaréis el año cincuenta, y proclamaréis en
el país la liberación para todos sus habitantes. Será para
vosotros Jubileo; cada uno recobrará su propiedad y cada
cual volverá a su familia» (Lv 25,10). Este año santo se
celebraba cada cincuenta años y comportaba tres
acciones   fundamentales,   a  saber:   la   liberación  de  los

esclavos, el descanso de la tierra y la restitución de las
propiedades. Era un tiempo de justicia restaurativa y de
retorno a la igualdad original querida por Dios, es decir, un
nuevo comienzo fundado en la memoria de la liberación
de la esclavitud.

Isaías el profeta, retoma esta tradición en un contexto
mesiánico: «El Espíritu del Señor Yahveh está sobre mí,
porque Yahveh me ha ungido; me ha enviado a anunciar
la buena nueva a los pobres, a vendar los corazones
desgarrados; a pregonar la liberación a los cautivos y la
libertad a los prisioneros; a pregonar un año de gracia de
Yahveh» (Is 61, 1-2a). Jesús, en la sinagoga de Nazaret,
hace suya esta profecía al proclamarla como
cumplimiento en su propia persona: «Hoy se ha cumplido
esta Escritura que acabáis de oír» (Lc 4,21). De esta forma
se presenta como el verdadero Jubileo, es decir, que en Él,
Dios trae el perdón de los pecados, la sanación de las
heridas, la libertad de los oprimidos y la instauración del
Reino. 

Desde ese momento, el Jubileo no es sólo un evento ritual,
sino una realidad permanente, viva en Jesucristo. Y san
Pablo también lo expresa en clave de nuevo comienzo,
cuando señala: «Ahora es el tiempo favorable, ahora es el
día de la salvación» (2Co 6,2). Los elementos claves del
jubileo, se llevaban a cabo, mediante la liberación de los
esclavos hebreos, permitiéndoles regresar a sus familias y
tierras (cfr Lv 25, 39-41) y permitiendo que las tierras
vendidas o perdidas regresaran a sus propietarios
originales, de modo que ninguna familia perdiera su
herencia de forma permanente (cfr. Lv 25,13). De esta
forma, la tierra también debía descansar, sin ser
sembrada ni cosechada, confiando en la providencia de
Dios para el sustento del pueblo (cfr. Lv 25, 11-12). Y el
Jubileo se anunciaba con el sonido del cuerno en el Día de
la Expiación, simbolizando la liberación y el perdón (cfr. Lv
25,9).

Como señalábamos con antelación, el Jubileo se
celebraba cada cincuenta años, es decir, después de siete
semanas de años (7 x 7 = 49). Y era un año de descanso,
liberación y restitución, mismo que Dios instruyó a Moisés
sobre esta práctica. Así, este mandato subraya la
soberanía  de Dios  sobre  la tierra  y  la  vida  de su  
pueblo,

28
Año Jubilar de la Esperanza

Número 54

EL JUBILEO:

TIEMPO DE GRACIA, LIBERACIÓN Y MEMORIA

DESDE LA CRUZ



recordando que todo pertenece al Señor y que los
israelitas son sus siervos (cfr. Lv 25,23). De tal forma que el
Jubileo refleja la misericordia y la justicia de Dios, quien
libera a su pueblo de la esclavitud y les proporciona una
tierra. Es un recordatorio de que la tierra no pertenece a
los hombres, sino a Dios, y que los israelitas son sus
administradores (cfr. Lv 25,23).

El Jubileo, en su esencia bíblica y teológica, es un tiempo
de gracia, liberación y renovación, y es en la Cruz de Cristo
donde se realiza plenamente. En ella, Jesús ofrece su vida
como rescate por muchos (cfr. Mt 20,28), liberando a la
humanidad del pecado y de la muerte. San Pablo afirma:
«Él nos ha librado del poder de las tinieblas y nos ha
trasladado al Reino del Hijo de su amor, en quien tenemos
la redención, el perdón de los pecados» (Col 1, 13-14). Por lo
tanto, la Cruz es el signo supremo de la gracia y la
liberación que Dios ofrece a la humanidad. Si bien la
gracia es el don gratuito de Dios que capacita al ser
humano para participar de su vida divina, es en la Cruz,
donde esta gracia se manifiesta en su máxima expresión.
San Pablo de la Cruz, señala que «La Pasión de Jesucristo
es la mayor y más estupenda obra del amor de Dios».   
Esta misma gracia no sólo perdona los pecados, sino que
transforma el corazón humano, capacitándolo para amar
como Cristo amó. La liberación que ofrece la Cruz es
íntegra, ya que no solamente nos libera del pecado y de la
muerte, sino también de toda forma de esclavitud, «Si el
Hijo os hace libres, seréis realmente libres» (Jn 8,36). Y esta
libertad no es sólo interior, sino que tiene implicaciones
sociales y comunitarias.

1

Los Pasionistas, inspirados por San Pablo de la Cruz,
estamos llamados a vivir y proclamar la Pasión de Cristo
como fuente de gracia y liberación. De tal forma que el
Jubileo es una oportunidad para renovar este
compromiso. «Un año para dar nueva fecundidad al
carisma pasionista; para buscar nuevas formas de
testimoniar y gritar al mundo que la Pasión de Jesucristo
es la obra más grande y maravillosa del amor divino». Este
Jubileo invita a los Pasionistas y a toda la Iglesia a
contemplar la Cruz como fuente de esperanza y a
comprometerse en la construcción de un mundo más
humano. Lo anterior, implica reconocer la necesidad de la
gracia y abrirse a la acción transformadora de Dios. Es
una invitación a construir comunidades que reflejen el
amor y la justicia del Reino. Es identificarse con los que
sufren y trabajar por su liberación. Y, por último, pero no
menos importante, el proclamar la Cruz como signo de
esperanza en medio de un mundo herido.

El carisma pasionista se define como un llamado a
«mantener viva la memoria de la Pasión de Jesucristo
como expresión  del amor  de Dios».   Vivir  el Jubileo desde2

esta espiritualidad es hacer memoria del Crucificado en
un modo que transforme la vida. San Pablo de la Cruz
escribía «Grabad en vuestro corazón la Pasión de
Jesucristo, y nunca os faltará luz en las tinieblas, consuelo
en las penas, ni fuerza en las pruebas». A partir de esta
visión, el Jubileo es un tiempo para revivir esta memoria
salvífica, no de manera nostálgica, sino transformadora.
No se trata simplemente de un recuerdo histórico de los
sufrimientos de Cristo, sino de una vivencia espiritual que
impregna la vida del creyente, orientándolo hacia una
existencia configurada por el amor crucificado.

29
Año Jubilar de la Esperanza

Número 54

En este sentido, la Sagrada Escritura nos invita a hacer
memoria de las obras salvíficas de Dios. En el Antiguo
Testamento, el pueblo de Israel es invitado a recordar la
liberación de Egipto (cfr. Dt 5,15), y en el Nuevo
Testamento, Jesús instituye la Eucaristía como memorial
de su Pasión: «Haced esto en memoria mía» (Lc 22,19). Así,
este mandato no es una simple evocación, sino una
actualización del misterio pascual.   La memoria  en
sentido bíblico  implica una participación activa en el
acontecimiento recordado, permitiendo que transforme la
vida del creyente.

Las Constituciones de la Congregación subrayan, como ya
mencionábamos con antelación, la centralidad de la
Memoria   de   la   Pasión    en   la   vida    y    misión   de   los



pasionistas, de tal forma que «Nuestra vida y apostolado
tienen su raíz y su centro en la Memoria de la Pasión de
Jesucristo». Sin embargo, esta memoria se expresa, no
sólo en la oración, la predicación y el compromiso con los
que sufren, sino en la vida comunitaria, que es el espacio
donde se vive y se celebra la Memoria de la Pasión. En la
oración litúrgica, la meditación y la fraternidad, los
pasionistas actualizamos el misterio pascual y nos
fortalecemos para la misión.

De esta forma, el Jubileo tiene una dimensión
profundamente comunitaria, es decir, no se trata sólo de
un camino individual de reconciliación, sino de una
llamada a restaurar los vínculos rotos en la comunidad
humana. En clave pasionista, esto implica reconocer el
rostro del Crucificado en los crucificados de hoy, tal como
los pobres, los migrantes, las víctimas de violencia y los
descartados, como la afirma la Carta del Capítulo General
de 2018, que dice que «Nuestro carisma nos impulsa a
acercarnos con compasión a los nuevos crucificados,
acompañarlos, escuchar su clamor y denunciar las causas
de su sufrimiento». Por tanto, el Jubileo, es un llamado
profético a ser constructores de justicia, mensajeros de
paz y servidores de la reconciliación.

Para nosotros, los pasionistas, la contemplación de la
Pasión no es un ejercicio devocional aislado, sino el
fundamento de toda vida espiritual y apostólica. La Pasión
es el «gran libro» que se debe leer cada día, como
enseñaba San Pablo de la Cruz, pues «el alma que
contempla los santos dolores se abraza en amor y se
transforma en Dios». Si una de las expresiones más
elocuentes del Jubileo es la reconciliación, como veíamos
en el libro del Levítico, es de este mismo modo que en
Cristo, «Dios estaba reconciliando al mundo, no tomando
en cuenta los pecados de los hombres» (2Co 5,19). Por ello,
la vivencia del Jubileo debe traducirse en una pastoral
activa de la reconciliación, que entre otras cosas debiera
incluir el facilitar celebraciones comunitarias del perdón;
revalorizar el sacramento de la penitencia como camino
de sanación; ofrecer acompañamiento espiritual y crear
espacios de escucha, perdón y sanación en contextos
marcados por la violencia, el abuso o la división.

Los pasionistas, teniendo como voto primero el promover
la «Memoria Passionis», estamos llamados a anunciar que
la Cruz es el lugar donde el pecado es vencido por el amor
y donde el ser humano puede reencontrarse consigo
mismo, con Dios y con los demás. En un mundo herido por
guerras,  desigualdad  y  crisis ecológicas y espirituales, los
pasionistas estamos llamados a ser portadores de
esperanza.  La memoria  de la  Pasión  no es  una memoria
trágica, sino pascual, pues la Cruz anuncia la
Resurrección.  El  Papa  Francisco  expresaba  que  «Donde

haya alguien que sufre, la Iglesia está llamada a ser
instrumento de esperanza y consuelo».    Por ello, una
propuesta, es no sólo recordar que el Jubileo es un
acontecimiento histórico, sino que es la posibilidad para
articular una pastoral del consuelo, especialmente con los
enfermos, los ancianos, los que viven el duelo, los
migrantes y los descartados de la sociedad, no sólo
orando por ellos y sus necesidades, sino visitándolos en las
cárceles, en los hogares, en las calles, en los hospitales…
creando redes de apoyo para acompañar en el duelo, y de
esta forma experimentar y transmitir el Jubileo, como
aquella proclama de un Dios que nos acompaña y
transforma el dolor.

3

El Jubileo, visto desde esta dimensión carismática
pasionista se convierte en una oportunidad para renovar
la fidelidad a Cristo crucificado, fortalecer la vida
comunitaria, consolar a los que sufren y anunciar con
fuerza profética la esperanza que brota de la Cruz.
Recordemos que san Pablo de la Cruz señala que «El amor
de Dios es infinito, y de este mar de amor debemos sacar
abundantes gracias para nosotros y para los demás».

Coh. Ricardo Meraz Marín

REFERENCIAS

1. Cfr. Bialas Martin. La Pasión de Jesús como la obra más
estupenda del divino amor. Meditaciónes de la Pasión de
Jesús según las enseñanzas de San Pablo de la Cruz. Curia
General de los Pasionistas. Roma 1980, p. 7-8
2. Cfr. Constituciones, 6
3. Misericordiae Vultus, 15

30
Año Jubilar de la Esperanza

Número 54



El 20 de mayo, celebramos 1700 años del inicio del primer
concilio ecuménico de la Iglesia, a saber, el acaecido en
Nicea en el año 325. La trascendencia de este concilio de
la Antigüedad cristiana «ha permanecido en la conciencia
cristiana principalmente a través del símbolo que recoge,
define y proclama la fe en la salvación en Jesucristo y en el
único Dios, Padre, Hijo y Espíritu Santo».   Todo esto quiere
decir que el año que vivimos es un año especial para
celebrar y recobrar lo especial e importante que es la
unidad “de” y “en” la fe cristiana.

1

En Nicea no sólo se declaró la divinidad de Jesús, el Cristo,
sino que también se elaboró el primer gran Símbolo de
nuestra fe. Aquél fue el primer gran concilio ecuménico
que precisó dogmáticamente la unidad doctrinal de la
Iglesia en materia Trinitaria. En palabras del entonces
Papa Francisco: «¿Cómo no recordar la extraordinaria
relevancia de este aniversario para el camino hacia la
plena   unidad  de   los   cristianos?».     Derivada   de   estas2

palabras de Francisco, la intención de estas líneas es
recuperar la importancia del símbolo elaborado por el
concilio de Nicea, a fin de entenderlo como fuente,
dirección, camino y testimonio de la unidad de la Iglesia.

Habrá que comenzar por precisar qué es un “Símbolo de
fe”. Para esto, me permito traer a colación lo escrito por
Luis González-Carvajal: «Lo que habitualmente llamamos
“Credo” se conoce en el argot teológico con el nombre de
“símbolo de la fe”; una expresión que hoy resulta bastante
oscura y conviene explicar. La palabra griega sýmbolon
deriva del verbo symbállein, que significa “reunir”,
“juntar”… Fue san Cipriano (200-258) el primero que llamó
“símbolo” al “Credo” porque permite a los cristianos
reconocerse mutuamente».  Dicho reconocimiento se
expresa en la unidad de todos los seguidores de Jesús, el
Cristo. Esto ya da pie a comenzar a reflexionar cada una
de las formas en que se pretende presentar el Símbolo
Niceno: fuente, dirección, camino y testimonio de la
unidad de la Iglesia.

3

El símbolo de la fe elaborado por Nicea es fuente de la
unidad de la Iglesia. Para que esta afirmación tenga un
calado hondo hay que recordar que en los tres primeros
siglos de nuestra fe no existe un “cristianismo único”. Más
bien lo que existe es una multiplicidad de formas de vivir y
profesar el cristianismo. Prueba de ello son las cuatro
versiones de la vida de Jesús plasmadas en los cuatro
evangelios. Son cuatro versiones que significan “cuatro
cristianismos”. Así mismo podemos hablar de los
“diferentes cristianismos” que vivían cada una de las
comunidades primitivas.   Aun con esto, es justo precisar
que lo que todos estos cristianismos tenían en común era
su fe en Cristo, la cual fue fraguándose cada vez más
como una reflexión precisa y unificadora que vio un
momento culmen –el primero de ellos en realidad– en el
Símbolo Niceno. Este concilio significó, pues, fuente de la
unidad de la Iglesia.

4

El símbolo de la fe elaborado por Nicea es dirección de la
unidad Iglesia. Es un hecho que cuando una persona o
grupo humano sabe a dónde se dirige tiene claro el
camino a seguir. Sin dirección, no hay camino seguro.
Ahora bien, ¿cuál es la dirección que la Iglesia ha de
asumir   como   propia?    No   hay   otra  respuesta   que   la

31
Concilio de Nicea

Número 54

EL SÍMBOLO DE FE DE NICEA:

FUENTE, DIRECCIÓN, CAMINO Y TESTIMONIO

DE UNIDAD EN LA IGLESIA



confesión, de palabra y obra, de la fe en el Dios Uno y
Trino, objeto confesional del Símbolo Niceno. Este “Credo”
nos recuerda que los dogmas y preceptos de la Iglesia no
pueden tener su fin en sí mismos. Estos sólo tienen la
finalidad de direccionar a la comunidad cristiana hacia la
unidad de la confesión de fe en el Dios Uno y Trino.   Esta
dirección nicena, aunque es concreta y normativa,  no
puede verse bajo la óptica de la famosa frase “el fin
justifica los medios”. Al contrario, el fin sólo puede ser
alcanzado de manera adecuada si el camino que se
recorre es adecuado para llegar él.

5

6

El símbolo de la fe elaborado por Nicea es camino de la
unidad de la Iglesia. Cada ocho días en la Eucaristía
dominical recitamos: “Creo en un solo Dios…”. Si bien, lo
rezamos en primera persona del singular, también lo
hacemos en comunidad. Así pues, aunque decimos
verbalmente “Creo”, lo asumimos comunitariamente en
nuestro corazón y mente. La fe compromete al hombre de
manera personal, entera y totalmente. Dicho en palabras
de Ignacio Cacho Nazábal, «la fe de los demás conforta y
enriquece. Creer en solitario (“Creo”), frente a creer en
solidaridad (“Creemos”), distingue al alienígena del
ciudadano».  Entonces, ese “Creo” se convierte en un
“Creemos”. Creer es un acto singular, pero que se convierte
en plural. La fe profesada personalmente se tiene que
convertir en una fe comunitaria unificada.  Mantenerse
constantemente en esa comunidad de fe es el camino de
la unidad de la Iglesia.

7

8

El Símbolo de la fe elaborado por Nicea es testimonio de la
unidad de la Iglesia. En cuanto testimonio, el Símbolo
Niceno se inserta en la Tradición de la Iglesia, la cual «es
decisiva para conferir a una persona o a una Comunidad
una identidad histórica, un enraizamiento vital, un ancla
existencial».   Sin esta identidad comunitaria que ha
tenido un momento histórico crucial de formación en
Nicea, el cristianismo hubiera estado expuesto a la
desorientación general y a la zozobra nihilista de los
cambios sin un fundamento serio en la revelación
auténtica de Dios.  El que hasta la fecha sigamos
confesando el credo Niceno nos permite reconocer que
dicho Símbolo, más tarde completado en Constantinopla,
es testimonio de que los cristianos hemos sabido «retener
lo que ha sido creído siempre, en todas partes y por todos.
[Y es que en realidad] En esto consiste propia y
verdaderamente lo católico».  Desde el momento que
Nicea elaboró su Símbolo, éste se convirtió en testimonio
de la unidad de la Iglesia en todas partes y por todos.

9

10

11

En conclusión, el recuerdo de la inauguración del primer
gran concilio ecuménico de la Antigüedad cristiana nos
invita a recuperar la importancia del Símbolo Niceno
elaborado ahí,  a fin de entenderlo como fuente,  dirección,

camino y testimonio de la unidad de la Iglesia en la
confesión de fe de un Dios Uno y Trino. Vivamos pues esta
conmemoración como un recuerdo y una actualización de
la unidad “de” y “en” la fe cristiana.

Lic. Iván Ruiz Armenta

REFERENCIAS

1. COMISIÓN TEOLÓGICA INTERNACIONAL, Jesucristo, Hijo
de Dios, Salvador. 1700 años del Concilio Ecuménico de
Nicea (325-2025) 2024. El texto aquí citado es el
documento oficial de dicho acontecimiento.
2. FRANCISCO, Discurso a los miembros de la Comisión
Teológica Internacional, 30 de noviembre de 2023.
3. Luis GONZÁLEZ-CARVAJAL, El credo explicado a los
cristianos un poco escépticos. (Y a los escépticos un poco
cristianos), Sal Terrae, Maliaño  2019, 17. Lo que está entre
paréntesis es propio del autor.

2

4. Cf. AGUIRRE, R., «La “vuelta a los orígenes” y los inicios
del cristianismo», en Id., La memoria de Jesús y los
cristianismos de los orígenes, EVD, Estella 2015, p. 125-171
5. Cf. Walter KASPER, «Geschichtlichkeit der Dogmen?»,
Stimmen der Zeit, 179 (1967) 401-416; Id., «¿Historicidad de
los dogmas?», en Selecciones de Teología 28 (1968) s.p.
6. Cf. Tomás J. MARÍN MENA, «El solipsismo arriano y la
lógica de la ortodoxia trinitaria: del mito de la helenización
del cristianismo al giro metafísico de Nicea», en
Carthaginensia, 79 (2025) 318.
7. Ignacio CACHO NAZÁBAL, Credo. Para mejor entender la
fe de la Iglesia, Sal Terrae, Maliaño 2020, 10.
8. Cf. Paul TIHON, «¿Hay dogmas prescritos?», en
Selecciones de Teología 188 (2028) 302.
9. Clodovis BOFF, Teoría del método teológico (Versión
didáctica), Dabar, México D.F. 2009, 49.
10 Cf. Idem. 
11. Vicente de LERINS, Commonitorium primum II, PL 50, col.
640.

SOBRE EL AUTOR
Licenciado Pontificio en Teología Dogmática por la
Universidad Pontificia de México. Licenciado en Teología
por la Universidad Intercontinental. Maestrando en
Filosofía y crítica de la Cultura por la Universidad
Intercontinental. Maestrando en Teología Dogmática por
la Universidad Pontificia de México. Docente de teología
en la Universidad Intercontinental, en la Universidad
Pontificia de México, en el Instituto de Formación
Teológica Intercongregacional de México. Contacto:
ruiz.armenta.ivan@gmail.com

32
Concilio de Nicea

Número 54

mailto:ruiz.armenta.ivan@gmail.com


ANIVERSARIOS

P. Jesús Ceja Quiroz
P. Guillermo Castillo Delgadillo
Diác. Julio César Rondón Sánchez
P. Javier Antonio Solís Basilio
P. Carlos Aguilar Quiroz
Coh. Alexis Yobani Chávez Isidor
P. Primo Feliciano de la Vega León
P. Juan Manuel Rodríguez Mejía
Postulante Abel Jiménez Rodríguez
Hno. Jesús Mendoza Rodriguez

NOTIFICACIONES

1. El lunes de 3 marzo, el P. José Antonio Barrientos Rodríguez fue sometido a una intervención en la rodilla. Gracias a Dios su
recuperación ha sido favorable. 

2. El martes 18 de marzo, el P. Primo Feliciano de la Vega León se incorporó a la Comunidad del Beato Domingo Barberi, en El
Pueblito, Querétaro, procedente de la Comunidad del Perpetuo Socorro, en Guadalajara, Jalisco.

3. El 28 de marzo, se compartió la noticia de que había llamado a la Casa del Padre eterno, el Sr. Ruddy García Antigua,
hermano de nuestro hermano sacerdote Genelio García Antigua.

4. El jueves 10 de abril, el P. Genelio García Antigua se trasladó, de la Comunidad de Nuestra Señora de la Paz, en Santo
Domingo, D.N., a la Parroquia de santa Ana, en Cleyton, Carolina del Norte, donde estará colaborando en la atención
pastoral de la comunidad hispana. 

5. El sábado 26 de abril, los postulantes Abel Jiménez Rodríguez, Francisco Jesús Padrón Hernández y Emiliano Beltrán
Mendoza se incorporaron a la Comunidad del Beato Domingo Barberi, en El Pueblito, Querétaro, para vivir una experiencia
de integración con la comunidad del Noviciado. 

CUMPLEAÑOS

04.05
06.05
15.05
18.05
31.05

09.06
22.06
28.06
30.06

OREMOS POR NUESTROS DIFUNTOS

05.06
07.06
21.06

22.06
17.04

P. Epifanio Fassardi  (1996)
P. Tarcisio Menegazzo  (1980)
P. Alfonso Carrara (1985)
P. Gabriel Jiménez Ortiz  (2022)
P. Egidio Parnisari  (2012)
P. Teófano Luis Mota  (1996)

ANIVERSARIOS DE ORDENACIÓN

28.05
02.06

29.06

P. Jaime Rangel Galván  (1994)
P. Rafael Vivanco Pérez  (1984)
P. Aurelio Alberto Domínguez Pedral  (1984)
P. José Luis García Pérez  (1984)
P. Miguel Ángel Villanueva Pérez  (1984)
P. José Francisco López Mora  (1984)
P. Clemente Olvera Guerrero  (2016)
P. José Antonio Barrientos Rodríguez  (1991)
P. Césár Antonio Navarrete Ferrusquia  (2019)

MAYO Y JUNIO

ANIVERSARIOS DE PROFESIÓN

20.06
21.06

P. Víctor Hugo Álvarez Hernández  (1998)
P. Juan Martínez Martínez  (1997)
P. Armando Morales Aparicio  (1997)



PASIONISTAS

PROVINCIA DE CRISTO REY


